

### مجلة دورية يصدرها معهد الأدب واللغات بالمركز الجامعي د. مولاي الطاهر - سعيدة . الجزائر

#### الباحثون المشاركون في هذا العدد

- باللغة العربية
- عباس محمـــــد
- زحاف الجيلالـــــى
- جلالي بومديــــن
- مجاهد میمــــون
- بن يمينة بن يمينـة
- بلقنـــدوز هواري
- طاهــر جيـلالي
- عجــال لعــرج
- رویسات محمــــد
- حاكمي لخضــــر
- عبــو عبد القادر
- رابحي عبد القادر
- مصباحي الحبيب
- مخلوف عامــــر
- مزاري شــــارف
- خلواتي صحــراوي
- لخضاري صبــاح
  - باللغة الإنجليزية
- بن عدلة جمـــال
- بورومي رقيـــــة
  - باللغة الفرنسية
- لزرق لخضــــــر
- ولد سعيد عبد الكريم

# سبع عشرة دراسة باللغة العربية

## من إعداد

- <u>- أ. عباس محمـــــد</u>
- <u>- أ. زحاف الجيلالـــــي</u>
- أ. جلالي بومديـــــن
- أ. مجاهد ميمــــون
- أ. بن يمينة بن يمينـة
- أ. بلقنـــدوز هواري
- أ. طاهـــر جيــلالي
- أ. عجـــال لعــرج
- أ. رويسات محمــــد
- أ. حاكمي معمــــــر
- د. عبــو عبد القادر
- أ. رابحي عبد القــادر
- أ. مصباحي الحبيــب
- د. مخلوف عامـــــر
- د. مزاري شـــارف
- د. خلواتي صحــراوي
- أ. لخضاري صبــاح

#### مقاربات منهجية لفكر ١٠ النهضة العربية الحديثة ١٠

عباس محمد أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة



#### توطئـة:

يكاد يكون من المقرر تاريخيا أن وطننا العربي توقف عن التقدم الاجتماعي والفكري منذ القرن الثاني عشر للميلاد<sup>(1)</sup>، أي قبيل سقوط دولة الخلافة الإسلامية ببغداد على يد المغول سنة 1258م (656 هجرية).

والمؤرخون لهذه الفترة من التاريخ العربي – الإسلامي، لا يقفون عند حد تقرير هذه النتيجة الفاجعة ،وإنما هم في غمرة بحثهم عن الأسباب التي أدت إلى ذلك، يبتدئون بأن يصوروا لنا شراسة الغزو المغولي ووحشية تعامله مع الإنتاج الفكري والثقافي لذلك العهد، وينتهون بأن يعدوه (أي الغزو المغولي) الخاتمة لما يمكن نعته بعصور "الازدهار" السياسية والفكرية والأدبية التي ابتدأت مع رسالة الإسلام وتوطدت أيام الأمويين وشهدت تألقها ونضجها أيام العباسيين، والمقدمة لما سيعرف بعصر الضعف والانحطاط.

وهم يحتجون لذلك بما لا يكاد يختلف فيه إثنان: رقي حضاري طبع جوانب الحياة مادّيها ومعنويها، وازدهار للأدب نثره ونظمه، وارتقاء للنقد من طور الحكم الذاتي يطلق إطلاقا إلى طور "التأصيل" يقعد تقعيدا، وحركة تدوين

حفظت علينا إنتاج السلف وحصنته من التلف والضياع، وترجمة نقلت إلى العربية خير ما أبدع الفكر الإنساني في حينه، وترسيخ لعلم الكلام، وظهور جماعات فكرية منظمة وسمت العصر بميسمها من مثل إخوان الصفا والمعتزلة... إلى غيرها من الحجج التي لا يحدها حصر.

والواقع أن الخطير في هذا التوقف المشار إليه، والذي سيمتد به الزمن إلى أواخر القرن الثامن عشر، حيث القرن الثامن عشر وبداية التاسع عشر، حيث بدأ الإحساس بالتأخر والتخلف، وبالتالي الطموح إلى النهوض والتقدم يرتسم في سماء الفكر العربي، أنه اقترن مع بداية نهوض أوروبا التي ستمثل النموذج.

يقول عابد الجابري : "لقد تزامنت انطلاقتها الأولى (يقصد النهضة الأوروبية) في القرنين الثاني عشر والثالث عشر الميلاديين مع بداية التراجع الخطير الذي عرفته الحضارة العربية الإسلامية بفعل عوامل داخلية متشابكة متضافرة ثم صارت الأمور بعد ذلك في الاتجاه ذاته إذ بمقدار ما كان مسلسل التراجع يعود بالعرب إلى الوراء، كان مسلسل النهضة والتقدم يخطو بأوروبا خطوات إلى الأمام."(2)

والمهم الذي تجب الإشارة إليه ،أن العالم العربي عاش بعد سقوط بغداد – مع ما أسهم في هذا السقوط من عوامل داخلية وأخرى خارجية – في سبات عميق، طال الصعد السياسية والاقتصادية والاجتماعية والفكرية، وبقيت هذه حاله لمدة تستغرق قرونا طويلة، ولم تظهر عوارض استفاقته إلا مع ظهور بوادر النهضة الحديثة.

#### <u>محدد منهجی:</u>

والحديث عن ما يسمى بعصر "النهضة العربية الحديثة" حديث لا يخلو من كثير من المصاعب المنهجية والمعرفية. ولعل أول ما يواجهنا من هذه المصاعب أن يكون بعض الآراء التي حاولت "مماثله" هذه النهضة ورد التأثيرات التي أسهمت فيها، إلى أحداث تاريخية شهدتها البلاد العربية من مثل الإسلام، وإلى حركات فكرية وعلمية كانت لها، من مثل حركة التأليف التي شهدتها بوجه خاص العصور العباسية الأولى. (3)

وشبيه بهذا الرأي، تلك النظرة "التماثلية" التي ترد لقاء فكر "النهضة" بالفكر الأوروبي، إلى حركة الترجمة والنقل التي نشطت خلال العصور الإسلامية الأولى<sup>(4)</sup>، خاصة أيام الخليفة العباسي المأمون.

صحيح أن ظهور الإسلام كان قياسا إلى تاريخية العصر الذي ظهر فيه فعلا "نهضويا"، سواء من حيث الأفكار التي توجه بها إلى الناس، أم من حيث العلاقات العامة التي شرّعها لتنظيم أمور الاقتصاد والاجتماع والحقوق والواجبات وضبطها...إلخ. غير أنه مع هذا،

كان فعلا مربوطا بشرطه التاريخي ذي المحتوى المحدد والأهداف المغايرة.

وصحيح أيضا أن الحركات الفكرية والعلمية، وحركات النقل والترجمة المشار إليها، كانت فعلا "نهضويا" باعتبار أنها وسعت في مجال المعارف، وانتقلت بها من طور الحفظ والمشافهة إلى طور التأليف والتدوين، وباعتبار – أيضا – تلقيحها الفكر العربي بمعارف جديدة يونانية وفارسية وهندية... غير أنها كانت هي الأخرى فعلا له حدوده التاريخية ومضمونه الواقعي.

وليس هناك في تقديرنا، من تسويغ علمي لمطابقة أو مماثلة هذا كله بحركة "النهضة الحديثة" التي هي نتاج ظروف مخالفة ومعطيات عصرية، وكانت لها "مشاريعها" الخاصة بها" و"منابعها" المغايرة التي استقت منها، وإلا صار كل حديث عن النهضة حديثا لاغيا مادام "النهوض" قد تحقق – بزعم هؤلاء – في التاريخ.

ونحن إذ نأتي لنحدد عصر النهضة، فإنما نبدأ من حيث كاد يتفق معظم الباحثين أن يبد أوا منه.فلقد صار في حكم المجمع عليه، أن الحملة الفرنسية على مصر عام 1789م(5)، وسعي محمد علي ( 1769– 1849م) إلى تكوين الدولة المصرية "الحديثة"(6)، كانا بداية عصر "النهضة العربية الحديثة".

وللتحديد هنا مدلوله المنهجي، فهو يضعنا في جو الانشغال الفكري المصيري الذي طبع بقوة فكر عصر النهضة وأدبياته، بفعل الاصطدام المباشر بالحضارة الغربية، نريد

ذلك السؤال المحيّر الذي واجه الرواد من مصلحي ومفكري وأدباء عصر النهضة، بدءا من محمد علي ورفاعة الطهطاوي، وصولا إلى لطفي السيد وطه حسين وعباس محمود العقاد، مرورا بجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وقاسم أمين وفارس الشدياق وعبد الرحمان الكواكبي وغيرهم كثير، وهو كيف يتأتى للمسلمين الظفر بالعيش في قلب "العالم الحديث" لا على هامشه من دون أن يكون في ذلك مساس بدينهم وتواثهم العريق؟

وبتعبير آخر: "ماذا تأخرنا (نحن العرب نحن المسلمين نحن الشرق) وتقدم غيرنا (أوروبا المسيحية.. الغرب..) وبالتالي: كيف ننهض؟ كيف اللحاق بالركب ركب الحضارة الحديثة؟"(7)

#### فعل الصدمــة:

هكذا "هرّ الفتح النابليوني جو الجهود الذي كان مخيما على مصر "(8). وليس من شك في أن هذه الهرّة في حد ذاتها، كانت في مستوى درجة الخمول والجمود اللذين عانت منها البلاد العربية عموما، ومشرقها على وجه التحديد. ذلك أن الفتح النابليوني إلى جانب وجهه الاستعماري مثّل أخطر احتكاك بالغرب في العصر الحديث، وكان بذلك الصياغة المباشرة الأولى المتجسدة على أرض الواقع لعلاقة لقاء ثقافة القاهر (الغرب) بانحطاط ثقافة المقهور (الشرق).

ولعل هذا ما دفع محمد مندور إلى تلخيص تأثير الحملة الفرنسية في أمرين هما ولا ريب من أبلغ الآثار: نقل الطباعة إلى مصر وفتح منافذ بلادنا على العالم الغربي<sup>(9)</sup>.

نقول من أبلغ الآثار، ونحن نعني ما نقول. ذلك أن هناك في تقديرنا أثرا آخر لا يقل أهمة وخطورة عن الأثرين السابقين، نريد نص المنشور الأول الذي توجه به نابليون إلى المصريين في بداية حملته (10).

يقول المستعرب السوفياتي لوتسكي:
"...ووجه نابليون في اليوم ذاته نداء إلى
الشعب المصري اقترنت فيه على نحو غريب
أفكار الثورة الفرنسية مع تهديدات الفاتح
المستعمر ومع التلاعب الدجلي السافر
بالعواطف الدينية للسكان المتخلفين "(11).

وتكاد تكون كلمات لوتسكي هذه، اختصارا ملما بكل جوانب المنشور، غير أنه لا بأس – مع هذا – من اقتباس بعض الفقرات لتبيين المقصد وللتدليل على ما زعمناه لهذا المنشور من أهمية وخطورة.

يبدأ نابليون منشوره بالدعاء المعروف وبتقديم نفسه على أساس من أنه رسول للحرية والمساواة "بسم الله الرحمان الرحيم لا إله إلا الله لا ولد له ولا شريك له في ملكه. من طرف الفرنساوية المبني على أساس الحرية والتسوية السر عسكر الكبير أمير الجيوش الفرنساوية بونابرته.."(12).

ولا تحتاج إلى دليل الإشارة إلى المغزى الخفي وراء تصدير المنشور بهذا الدعاء. فما غاب عن بال نابليون – وهو العسكري الفذ والسياسي الداهية – أن البلاد التي يجرد عليها حملته، إنما هي بلاد إسلامية، وأن الشعب الذي يتوجه إليه، إنما هو شعب مسلم، يعد حملته –في كل الظروف وبكل المعاني عدد علته المعاني الظروف وبكل المعاني المعان

غزوا صليبيا جديدا، ويرى في أهدافها القريبة والبعيدة تقويضا لدعائم الإسلام وهدما لقواعده.

فلا غرابة -والحال هذه- أن يواصل نابليون الطريق نفسه، طريق الارتكاز على الدين سعيا منه إلى تهدئة النفوس المرتابة في أسباب الحملة ونتائجها المحتملة، ومحاولة منه إلى خلق جو عام من النقبل والتقليص ما أمكن من عنف المقاومة المنتظرة: "يا أيها المصريين (كذا) قد قيل لكم أنني ما نزلت بهذا الطرف إلا بقصد إزالة دينكم فذلك كذب صريح فلا بقصد وقولوا للمفترين إنني ما قدمت إليكم إلا لأخلص حقكم من يد الظالمين وإنني أكثر من المماليك أعبد الله سبحانه وتعالى وأحترم نبيه والقرآن العظيم.."(13)

ويضيف في مكان آخر، مؤكدا الفكرة نفسها، لكن هذه المرة متوجها بها إلى نخبة الشعب، مستهدفا كسب ودهم ودفعهم بالتالي إلى التأثير في رعايا الأمة: "أيها المشايخ والقضاة والأئمة والجربجية وأعيان البلد قولوا لأمتكم أن الفرنساوية هم أيضا مسلمون (كذا) مخلصون وإثبات ذلك أنهم قد نزلوا في رومية الكبرى وخربوا كرسي البابا الذي كان دائما يحث النصارى على محاربة الإسلام"(14)

واللافت للنظر، أن نابليون كان في منشوره كلما تصدى لمظالم المماليك وعسفهم واستئثارهم بخيرات البلاد على حساب بؤس وحرمان "الأهالي" قرن ذلك بالأماني يبسطها للشعب عنوانها: مستقبل جديد تكون فيه الحرية أسمى قيمة، والمساواة (أو التسوية على حد تعبير النص العربي للمنشور) أرفع حق، والعقل

أوحد فرق بين الناس، والمناصب العالية ملك لعامة الشعب" الأهالي" وتدبير الأمور من نصيب العلماء والفضلاء والعقلاء يقول: "... وقولوا أيضا لهم (يقصد المفترين على حملته) أن جميع الناس متساوون عند الله وأن الشيء الذي يفرقهم عن بعضهم هو العقل والفضائل والعلوم فقط. وبين المماليك والعقل و الفضائل تضارب. فماذا يميزهم عن غيرهم حتى يستوجبوا أن يتملكوا مصر وحدهم ويختصوا بكل شيء أحسن فيها من الجواري الحسان والخيل العتاق والمساكن المفرحة، فإن كانت الأرض المصرية التزاما للمماليك فليرونا الحجة التي كتبها الله لهم، ولكن رب العالمين رؤوف وعادل وحليم ولكن بعونه تعالى من الآن فصاعدا لا ييأس أحد من أهالي مصر عن الدخول في المناصب السامية وعن اكتساب المراتب العالية فالعلماء والفضلاء والعقلاء بينهم سيدبرون الأمور وبذلك يصلح حال الأمة كلها"(15).

إلى هذا الحد من المنشور (16) كان نابليون يبث ويزرع -وربما من غير أن يقصد- أفكاراً ومفاهيم ومعقولات جديدة على درجة من الخطورة والأهمية -وإن كانت ليست جديدة قطعا على أفكار الثورة الفرنسية - وذلك "أن أول مجاري الثورة الفرنسية إلى الشرق العربي، ولعله أعظمها كان الفتح النابليوني لمصر سنة أعظمها كان الفتح النابليوني لمصر سنة 1789م أيام الإدارة (17).

فإلي ذلك التاريخ، وفي حدود اطلاعنا، لم تطرح على قدر من الجدية والحسم أفكار من مثل: الحرية ملك للجميع، والمساواة حق لا جدال فيه، وان الذي يغرق بين الناس إنما

هو العقل والعلم، وأنه ليس لأحد الاستئثار بالملك العام لوحده دون سواه، وأن المناصب مهما سمت من حق الجميع، وأن تدبير الأمور يكون بالأهلية لا بشيء آخر فوق البشر... هذا إلى سحب ورقة الدين من تحت أقدام المتنفذين الذين يستثمرونها لكسب الحصانة الدينية لمصالحهم الاجتماعية.

ثم إن هناك مسألة مهمة قمين بنا التوكيد عليها، وتلك هي الإرادة القوية التي أبداها المنشور -وبالتالي نابليون- لوضع حد النهاية لحكم المماليك من حيث هم ملتزمون (إقطاعيون). إنها أفكار الثورة الفرنسية البرجوازية التي دكت معاقل الاقطاع هناك (فرنسا)، تريد أن تخوض جولة لها هنا (مصر) لتقوض نظام الالتزام: الإقطاع.

من هنا بالذات زعمنا بأن لمنشور الحملة الفرنسية بحد ذاته أثراً بالغ الخطورة والأهمية (18). ومن هنا أيضا " نجحت الحملة الفرنسية في أن تلعب دور " الماس الكهربائي" الذي لامس عقول الشرقيين وخاصة المصريين والعرب المشارقة إلى الحد الذي "ينبه ويوقظ" دون أن يعصف ويميت "(19).

#### أثر الصدى:

ولأجل هذا الدرس في الفكر السياسي والاجتماعي والثقافي المصري العربي الحديث، ستتمحور جهود محمد علي، وإن كان لأهداف مغايرة وغايات مخالفة.

ومحمد علي هذا (1769 – 1849م) جاءت به ظروف الحملة الفرنسية ومضاعفاتها.

فهو قدم مصر ضابطا من ضباط الفرقة الألبانية التي كلفت وقتئذ بتنسيق العمل والجهد مع الجيش العثماني لإخراج الغزاة الفرنسيين.

ومن عام 1801، عام طرد الفرنسيين، إلى عام 1805 م، عام اعتلائه سدة الحكم في مصر، كانت للرجل جولات في المكر والحيلة والتواطؤ وضرب القوى المتصارعة بعضها ببعض، مستثمرا في ذلك أحسن استثمار ظروف البلبلة والفوضى التي مرت فيها البلاد، بشرت بذكاء سياسى كبير يتمتع به.

وبفضل العلماء، وبفضل شعب مصر الذي رأى فيه الرجل القوي القادر على الوقوف في وجه ظلم المماليك وعسفهم، استطاع محمد علي أن يستصدر "فرمانا" سلطانيا يثبته واليا على رأس السلطة في مصر [ 9 تموز 1805]

هذا التاريخ، تاريخ تنصيب محمد علي واليا على مصر، سيكون بداية البداية لتحول عميق وشامل في تاريخ مصر والعالم العربي الحديثين. فلقد "كانت كل الدلائل تشير لمن عنده أية بصيرة في أمور السياسة والتاريخ، أنه كان "رجل الأقدار" هذا الذي قيض له أن يقع على يديه هذا التغيير العظيم"(21).

ويشير غالى شكري إلى أن محمد علي أدرك منذ البداية الأهمية الكبرى لمصر بوصفها "جوهرة" الأمبراطورية العثمانية. ومن ثمة عزّ عليه أن تكون هذه الجوهرة "حلية" ليس غير في عنق الأمبراطورية. لذلك خطط لأن تكون مصر مصرا، أي أن تصير وجوبا "مركزا" للعالم العربي.

ومن هذه القاعدة الصلبة وانطلاقا من هذا الطموح ومنهج التفكير، أخذت تتشكل الملامح الأولى "للدولة الحديثة" في ذهن محمد علي. فكان عليه بادئ ذي بدء، أن يقطع مع القوى الاقتصادية—الاجتماعية التي تشكل النظام القديم، أي مع القوى الطبقية التي تشكل خطرا ماثلا أمام مشاريعه الإصلاحية، لذلك انصب كل جهده وتفكيره في كيفية التخلص من المماليك.

وهذا ما شرع بالفعل في تحقيقه بكل جرأة وحزم. فلا غرابة أن يكون أول مشروع جريء على طريق "بناء الدولة الحديثة"، شروعه في تطبيق الإصلاح الزراعي" الذي أنزل ضربة قاضية بملكية الأرض للملتزمين والمماليك". (23)

فبدءا من عام 1808 وإلى غاية في تلاحق 1815م، توالت إصلاحاته الزراعية في تلاحق عجيب: صادر أملاك الملتزمين وحرمهم من نصف الفائض. ودبّر مكيدة القلعة فأباد حوالي 500 مملوك ووضع يده على جميع الأراضي التي كانت بحوزتهم. ثم ألغى نظام الالتزام برمته وبصورة قطعية، فصار الفلاحون يدفعون الضرائب إلى الدولة مباشرة. وأخيرا استملك لصالح الدولة أراضي الأوقاف فأخذت هذه الأخيرة على عاتقها الإنفاق لإعالة رجال الدين وصيانة المساحد. (24)

ولا شك في أن هذه الإجراءات المتسارعة والمتعاقبة، قد مست بالتغيير المسألة الزراعية في مصر، وأعادت ترتيبها وتنظيمها وفقا للمعطيات المستجدة. ولا شك اليضا في أن هذه الإجراءات قد أعادت للفلاح المصري

بعض الاعتبار، ورفعت عنه بعض الحيف والإجحاف.

غير أن نظرة متعمقة للمسألة في مضاعفاتها، تظهر أن محمد علي لم يذهب بإصلاحه الزراعي إلى آخر الشوط. فلقد بقي النظام من حيث هو مصالح طبقية دون مساس في العمق والجوهر. (25)

ويعزز هذا الرأي واقع تعامل محمد علي نفسه مع الأراضي المصادرة. فبدءا من 01 ديسمبر 1829م تراجع محمد علي ووزّع الأراضي المصادرة على القوى الاجتماعية الجديدة التي تمخض عنها الواقع الجديد، فشكلت سندا قويا لحماية النظام وتثبيت دعائمه: الأقارب وللمقربين وكبار الأعيان. (26)

وبعد هذه الخطوة الجريئة، خطوة الإصلاح الزراعي، تدافعت إصلاحات محمد على الباهرة، متلاحقة حينا، ومترافقة في كثير من الأحيان، فمست كثيرا من أركان الحياة وطالت معظم الصعد:

أولا: الجهاز العسكري: كان عليه أن يبذل جهودا مضنية لإصلاح المؤسسة العسكرية المتخلفة والمدخولة لكيما تكون في مستوى تحديات المرحلة الجديدة، ولتكون درعا يقي النظام من القلاقل الداخلية ومن المخاطر الخارجية. وهكذا كانت النتيجة أن "قرر محمد علي مبدأ تجنيد الفلاحين المصريين في الجيش بعد الحملة على الجزيرة العربية [1811–1819] وخاصة بعد الحملة على مورة [1824–1829].

وفي الحق، إن الرجل بذل في هذا المضمار جهودا لا جدال في ريادتها وشموليتها، مَيرتها تلك المدارس الحربية التي أنشأها لتدريب الجيش، وتأهيله على أساس من استلهام منجزات الفنون العسكرية الحديثة، مستعينا في ذلك بضباط وخبراء أوربيين نذكر منها: مدرسة أركان الحرب [1832]، ومدرسة البيادة [1832] ومدرسة الطوبجية ومدرسة السواري [1830] ومدرسة الطوبجية

هذا، إضافة إلى الإنجاز الشامخ، المتمثل في إنشاء دار بناء السفن بالإسكندرية (ترسانة الإسكندرية)، التي أنزلت إلى البحر أول سفينة ذات مائة مدفع عام [1831]. (29)

ثانيا: الجهاز الاقتصادي: أدرك محمد علي منذ السنوات الأولى لوصوله إلى سدة الحكم حقيقة أنه وارث عن المماليك اقتصادا خربا ومنهكا، وهو اقتصاد لايمكن بأي حال ما الأحوال أن يكون الوجه المشرف "للدولة الحديثة"، التي يسعى إلى خلقها على أرض مصر لذلك اتجه إلى تتشيط حركة إنشاء المصانع الكبيرة، وإلى إعطاء دفع قوي للزراعة، وقيام حركة تصنيعية كبيرة.

ولتأمين هذا الاقتصاد الوليد من الفساد والتلاعب، جعل محمد علي الدولة تضطلع باحتكار التجارة، توريدا إلى الخارج وتصديرا منه. (30)

ثالثا: - الجهاز الإداري: كان بناء "الدولة الحديثة"، وتأمين الإصلاحات الجارية من الانتكاس، يعني أول ما يعني، القطع مع

جهاز المماليك الإداري، وهذا عين ما فعله محمد على.

فهو بدأ حكما يشير إلى ذلك لوتسكي بأن ألغى نظام المماليك الإداري، وأنشأ بدلا منه جهازاً مركزيا للدولة، مستحدثا عددا من الوزارات، ومقسما البلاد إلى سبع مديريات، والمديريات إلى مراكز، والمراكز إلى خطوط [نواحي]. (31)

ونحن نرى في هذا الجانب بالذات من الإصلاحات، استلهام محمد علي الذي يكاد يرقى إلى مطابقة الأصل، لنظم نابليون الإدارية، والتي اصطنعها في مصر، خلال غزوه لها.

رابعا: - الحركة العلمية والثقافية: لا ريب في أن هذا الجانب في سياسة محمد علي الإصلاحية كان أكثر الجوانب شمولية، وأخطر الفتوحات أهمية.

نقرر هذه النتيجة وفي ذهننا، تلك الخطوات الرائدة، التي كانت الأولى من نوعها، من حيث الشمولية والتخطيط والبرمجة، في تاريخ مصر والعالم العربي، ونريد بها: البعوث العلمية إلى أوربا، وبناء المدارس الحديثة، وفتح المطابع وانشاء الجرائد...

إن الوزن التاريخي لمحمد علي في نهضتها، يتأتى من هذا الجانب بالـذات. فالرجل أدرك – وكان إدراكه مصيبا أن لا اقتصاد ولا زراعة ولا إدارة، ولا جيش، يمكنها أن تكون قوية ومتقدمة، وفي مأمن من الفساد والانتكاس، مالم ينر لها علم السبل ويضبط لها الخطط، ولا

جدال في أن العلم عنده، كان يعني في المقام الأول استلهام ما أنتجه الغرب وما توصل إليه من معارف ومنجزات.

من ههنا شرع محمد علي في إنفاذ البحوث العلمية إلى أوروبا. وقد توزعت هذه البعوث مختلف العلوم والفنون، من طب، وهندسة، وفنون حربية، وترجمة، وحقوق، وإدارة، وكيمياء، وتاريخ، وعلوم رياضية وزراعية، وطباعة وصناعة سفن...ألخ(32)

وفي موازاة هذه البعوث العلمية، شرع محمد علي في بناء المدارس الحديثة، والتي كادت تمس معظم الاختصاصات. بدأها بأن أنشأ مدرسة الطب سنة 1827، ثم مدرسة الصيدلة سنة 1830، فمدرسة الولادة سنة 1832، ومدارس زراعية عديدة بدا من سنة 1830...(33)

وفي قلب هذه الإنجازات الضخمة جاء بناء مدرسة الألسن سنة 1835 والتي اضطلعت بترجمة أمهات الكتب في الهندسة والفنون العسكرية....ألخ، ثم فتح دارا للطباعة (المطبعة الأهلية 1822) والتي يرجع إليها فضل السبق في إحياء كثير من كنوز التراث العربي، الفكري والثقافي والأدبي، وأرفق هذا بإنشاء صحيفة (الوقائع المصرية-1828) التي تعد الأولى من نوعها في تاريخ مصر.

ولا نظن أن هناك من يغمط هذه الجهود العلمية حقها في الأهمية والريادة، خاصة إذا علمنا أن العلوم في تلك الفترة -وحتى بعدها - كانت منزوية في أروقة الجامع الأزهر، وصحون بعض المساجد الأخرى من مثل:

جامع الزيتونة بتونس والقروبين بالمغرب والأمويين بسوريا...ألخ.

هذا، إلى مناهجها العتيقة، ومعارفها التقليدية التي ترتكز كلية على التراث تكرارا لا استلهاما نقديا وخوفها من العلوم العصرية والمعارف الجديدة.

وبالجملة، نستطيع أن نصف إصلاحات محمد علي وهي التي مست مختلف القطاعات بالجدية ورحابة الأرجاء وبعد النظر، فعمله الذي طال النواحي السياسية والاجتماعية والاقتصادية والزراعية والعسكرية والعلمية، أوشك أن يدفع بالحياة في طريق انقلاب جذري: "إنه بالجيش الوطني والاقتصاد الوطني القريب من فكرة الاكتفاء الذاتي والتعليم الغربي أراد أن يؤسس "الدولة الحديثة" ... لقد كان عمل محمد علي أشبه ما يكون "بعجن" مصر وخبزها من جديد." (34)

غير أن إصلاحات الرجل، مثلها مثل كل إصلاح رائد ومحاط بظروف استثنائية، لم تخل من كثير من الثغرات والنقائص، بعضها راجع إلى العوامل الموضوعية، وبعضها الآخر نابع من طبيعة محمد علي نفسه.

يرى ألبرت حوراني "أن إصلاحاته - يقصد إصلاحات محمد علي - لم تكن منبثقة عن عقيدة ما ... فقد قام بها قبل كل شيء لتدعيم مركزه الخاص ... ثم إنه كان، وهو الذي لم يتلق أي دراسة ولم يتعلم القراءة إلا في الأربعين من عمره، أقل استجابة من سلاطين زمانه للأفكار السياسية المنطلقة من أوروبا الحديثة."(35)

ومن جهته، يؤاخذ لويس عوض إصلاحات محمد علي بجملة أمور، أساسها واحد: إبعاد المصريين عن المراكز الحساسة خوف الانقلاب عليه. ففي مجلس الحكومة الذي أنشأه لا نجد من ضمن وزرائه مصريا واحدا، وفي التنظيم الإداري الذي اصطنعه كانت رئاسة المديريات[المحافظات] من نصيب الأتراك، أما المصريون ففي أسفل السلم مآمير على القرى. أما الجيش فمعادلته كانت سهلة للغاية: الضباط من الأتراك والجنود من المصريين. (36)

والواقع أنه مهما انعقد الاتفاق حول هذه النقائص والثغرات، التي تعزى تأكيدا، لشخص محمد علي ولإصلاحاته، والتي يجيء في أساسها الطابع الفردي لسلطته، وإبعاده المصريين عن المراكز الحساسة والحكم والجيش والإدارة، نقول مهما انعقد الاتفاق حول هذا كله، فليس هناك ما يمنع من الاتفاق حول نقطة جوهرية طبعت برنامج إصلاحه في كليته لا في تفاصيله -وهي شئنا أم أبينا خدمت التاريخ المصري والعربي الحديث خدمة لا جدال في أهميتها - نريد وضعه الأساس المادي النوعي -قياسا إلى حال مصر والعالم العربي عصرئذ-لنهوض على درجة من الثقل حاسمة، طبعته الجهود المبذولة لبناء "الدولة الحديثة"، التي أمّدت الشعور القومى الذي كان يتجمع آنذاك مضمونه الفعلى ، وفتحت النوافذ على "الآخر" [الغرب] لاستلهام منجزاته العلمية والمعرفية، في حدود التتبه لقاعدة النفع والضرر، وهذه الجهود هي التي جعلت الخطوة الأولى نتأهب للدخول في "العالم الحديث".

#### الفكر النهضوي والمرتكز الليبيرالي:

الدخول في العالم الحديث!! من ههنا بالضبط الثقل الفعلي والأهمية التاريخية لإصلاحات محمد علي. ومن ههنا اليضاالمسألة الأكثر سخونة التي واجهت مفكري عصر النهضة ومصلحيها نريد: الحداثة والتحديث.

لقد أشرنا في غير هذا المكان، إلى أن مفكري عصر النهضة وجدوا أنفسهم في مواجهة سؤال مأساوي محير، وهو كيف يتأتى للمسلمين والعرب منهم الظفر بالعيش في قلب العالم الحديث لا على هامشه من دون أن يكون في ذلك مساس بدينهم وتقاليدهم وتراثهم العريق؟

ولا جدال في أن السؤال كان في مستوى إرادة مشروع النهضة، أي في مستوى الإقرار بإرادة العيش في قلب العالم الحديث لا على هامشه، مع الاحتفاظ -بكل تأكيد- بالدين والتقاليد والتراث العريق.

وههنا، لابد من فتح قوس للإشارة إلى مسألة منهجية، نعدها على درجة من الأهمية كبيرة، فعلى أساس من التوكيد عليها، تفهم كل خطوة خطاها رواد النهضة، ويفهم كل عمل نهضوا له، نريد أن الرواد في تعاملهم مع موضوعة "الحداثة" من حيث هي صياغة نظرية، ومن حيث هي محتوى منشود للمجتمع/المشروع، كانوا يتعاملون بلغة توطيد أواصر العلاقة مع الماضى الإسلام تحديدا

لابلغة القطع الجدلي [النقدي] معه -إلا فيما ندر-، وبلغة النهوض به لا بلغ التقدم $^{(37)}$ .

وهذا في نظرنا مفتاح فهم [التوفيقية] بين الماضي القومي [ الإسلامي-العربي]، والراهن الحضاري [الغرب] التي راوح فيها فكر النهضة، ممثلا في الغالبية العظمى من رموزه.

وربما سبقنا منطق البحث إذا نحن لاحظنا أيضا، على ما يسمى "بالإحياء" الأدبي في تجسيدية الأكثر تمثيلا: النقد والشعر، مواجهته للمعضلة المنهجية المشار إليها. ففي حين اقتصر النقد في تصديه للعمل الإبداعي على الجانب اللغوي دون غيره من الجوانب الأخرى، راح الشعر يبحث له عن مخرج من التصنع الفني والفقر المضموني في معارضته الأقطاب من شعرائنا القدماء، خاصة شعراء العصر العباسي.

والأزمة "ههنا، ليست قطعا أزمة فكر من حيث هو فكر، بقدر ماهي أزمة" غالبية (من المفكرين) كانت تمثل خطا يؤذن بميلاد قوى طبقية جديدة لا تتتمي في جوهرها إلى الإقطاع ولا إلى العرش ولا إلى الاستعمار.. قوى سوف تعرف فيها بعد بالبرجوازية.. "(38)

داخل زاوية التحديد هذه، نؤطر الدور الرائد الذي قام به "النبي الأول للبورجوازية المصرية في عصر ولادتها المتعسرة غاية العسر "(39)، نريد الشيخ رفاعة رافع الطهطاوي، في فتحه باب "الحديث" أمام فكرنا العربي، الذي عبثا تلمس طريقه للنهوض من سبات عميق طال قرونا فما كاد يتبين معالمها.

صحيح ان إهتمام الرجل، من المنبع إلى المصب، لم يكن، كما يقول هشام جعيط: "تحولا داخليا نحو حقيقة جديدة، بل هو إيجاد الصيغة التي تتيح للبلدان الإسلامية استعادة قوتها.. "(40) وتلك الصيغة تكمن بالنسبة إليه في "تبني العلوم الطبيعية "(41)، لكن الصحيح أيضا أن هذا الاهتمام من الطهطاوي في حد ذاته يعد كسبا للفكر العربي.

وبكلمة أخرى ولأن الرجل مثّل "أول عين عربية تأملت، في وعي عميق، ومن موقع المحب الناقد، حضارة الغرب الحديثة، ممثلة في حضارة الفرنسيين" (42). فهو راح يصوغ لمجتمعه أفكارا ومعقولات جديدة، عليه وعلى ثقافة عصره، متحققة سلفا في العالم الحديث [الغرب]الذي بهره وأعجبه إلى حد كبير، من خلال الإحتكاك الحي والمباشر به.

إن الطهطاوي كان يصوغ في كثير من العسر "مواصفات" القوى الاجتماعية الجديدة التي تنبأ بها، وكان مجتمع محمد علي يتمخض عنها ويشير إليها، ذلك لأنه "لم يكن يمثل طبقة قائمة أو إحدى شرائحها، وإنما كان يجسد مطلق الفكر البرجوازي الذي من شأنه أن يحوّل مجتمع محمد علي مجتمع ينشد الانفلات من التخلف المملوكي إلى مرحلة أرقى هي المرحلة البرجوازية"(43)

وانطلاقا من هنا بالذات أهمية مؤلفة العظيم "تخليص الإبريز في تلخيص باريز "(44) وخطورته في فكرنا العربي الحديث، والذي يعد برأي غالي شكري "بيان البرجوازية المصرية الأول". (45)

ولقد وصف المسيو جومار أحد أساتذة الطهطاوي هذا الكتاب بقوله: "ظهر لي أن هذا التأليف يستحق كثيرا من المدح، وأنه مصنوع على وجه يكون به نفع عظيم لأهالي بلد المؤلف. فإنه أهدى إليهم نبذات صحيحة من فنون فرنسا وعوائدها وأخلاق أهلها وسياسة دولتها. ولما رأى أن وطنه أدنى من بلاد أوروبا في العلوم البشرية والفنون النافعة أظهر التأسف على ذلك، وأراد أن يوقظ بكتابه أهل الإسلام ويدخل عندهم الرغبة في المعارف المفيدة ويولد عندهم محبة تعلم التمدن الإفرنجي والترقي في عندهم محبة تعلم التمدن الإفرنجي والترقي في السلطانية والتعليمات وغيرها، أراد أن يذكر به السلطانية والتعليمات وغيرها، أراد أن يذكر به لأهالي بلده أنه ينبغي لهم تقليد ذلك." (46)

ونحن نكاد نجزم بأن الطهطاوي هدف بمؤلفه "التخليص..." عين ما قصده جومار، أي تلقين مصر والعالم العربي دروسا لا عهد لهما بها في التعريف بالحكم والوزارات والدواوين التي عرفها المجتمع الفرنسي وتمرس بها، وهو يطبقها في حياته اليومية (47)، وفي حق الفرنساوية المنصوب عليه (48)، وفي عاداتهم وأغذيتهم ومآكلهم ومشاريهم (99) وفي ملابسهم (50)، وفي اعتناء باريز بالعلوم الطبية (51)، وفي دين أهلها (52)...ألخ

وهو في كل هذه الأحاديث، ما كان يصدر عن "ذائقة" السائح ودقة ملاحظته وحسب، بل وإلى هذا، كان يصدر عن وعي المفكر الذي خبر التجربة الحية في عمق، ويريد أن يبثها ناس مجتمعة وعصره في عمق أيضا.

وبتعبير آخر، كان يريد أن يغرس في شعبه بدلا من التواكل والتقليد ومرض الثبات والانقياد الأعمي وراء المعتقدات البالية التي توارثتها الأجيال، والانصراف عن جليل الأعمال، نقول كان يريد أن يغرس في شعبه بدلا من ذلك كله معقولات وسلوكات "حديثة".

فا لطهطاوي عندما يصف لنا الشعب الباريسي، والمجتمع الباريسي يتحدث إنطلاقا من انبهاره بالقيم السلوكية والمعرفية، القمينة بالاقتداء في نظره. فأهل باريس مولوعون "بمعرفة" أصل الشيء والاستدلال عليه فهم ليسوا أسراء التقليد" (53). ومن طبائعهم التطلع والتولع بسائر الأشياء الجديدة وحب التغيير والتبديل في سائر الأمور "(54). ومن أوصافهم توفيتهم غالبا بالحقوق الواجبة عليهم وعدم إهمالهم أشغالهم أبدا" (55)

ونحن نزعم أنه كان يكفي الطهطاوي ريادة، حتى لو قدر لكتاباته أن تقف عند هذا الحد من الكلام. فليس يسيرا، ولا هينا، ان يبث "شيخ" شعبه مثل هذه المعقولات والسلوكات "الحديثة" التي لا جدال في أهميتها، قياساإلى حال البلاد العربية عصرئد، وإلى حال فكرها المنحط وسلوكاتها المتخلفة.

إن ترجمة الشرطة في أربع وسبعين مادة (57)، هو بتقديرنا المدخل الحقيقي لفهم الدور التبشيري بـ"الفكر الديمقراطي الليبرالي" (58) الذي زرعه الطهطاوي في فكرنا العربي الحديث، والذي سيوفر الإطار المرجعي الذي انطلقت على أساس منه كثير من جهود الدعوات الحارة إلى تقييد السلطة وإقرار الدستور وإنشاء الحكم البرلماني النيابي، والشروع عامة في الإصلاحات الليبرالية.

وليس في هذا تمحل ولا مزايدة. فالرجل نفسه يؤكد على قصدية التأثير، حين يقدم لترجمة الشرطة فيقول: "...ولنكشف الغطاء على تدبير الفرنساوية، ونستوفي في غالب أحكامهم، ليكون تدبيرهم العجيب عبرة لمن اعتبر ". (59)

وتتأكد قصديه التأثير هذه، بكثير من الوضوح، عندما يقول في معرض تعليقه على بعض من مواد الشرطة: "فإذا تأملت رأيت أغلب ما في هذه الشرطة نفيسا. وعلى كل حال فأمره نافذ عند الفرنساوية، ولنذكر هنا بعض ملاحظات نقول: قوله في المادة الأولى: "سائر الفرنساوية مستوون قدام الشريعة" معناه سائر من يوجد في بلاد فرنسا من رفيع و وضيع لا يختلفون في إجراء الأحكام المذكورة في القانون، حتى إن الدعوة الشرعية تقام على الملك، وينفذ عليه الحكم كغيره، فانظر إلى هذه المادة الأولى فإنها لها تسلط عظيم على إقامة العدل فإنها لها تسلط عظيم على إقامة العدل وإسعاف المظلوم وإرضاء خاطر الفقير نظرا إلى إجراء الأحكام، ولقد كادت هذه القضية أن تكون من جوامع الكلم عند الفرنساوية، وهي من

الأدلة الواضحة على وصول العدل عندهم إلى درجة عالية...ألخ (60)

ويحسن بنا أن نفتح قوسا، لنشير إلى أن هذا العدل الذي يتحدث عنه الطهطاوي، إنما هو مرادف للحرية في ذهنه، وليس هو العدل كما نعرفه مطروحا في الأدبيات الاقتصادية والاجتماعية المعاصرة. يقول: "ما يسمونه الحرية ويرغبون فيه، هو عين ما يطلق عليه عندنا العدل والإنصاف. (61)

وإذن، فاحتكاك الطهطاوي بالفكر الفرنسي وترجمته لـ"الشرطة"، أوصلاه وربما من حيث لا يريد بوصفه جزءا من جهاز دولة محمد علي ذي الطابع الفردي إلى "إرهاصات في نظرية الحكم" هي في كثير من فواصلها أفكار الليبرالية. هذه "الإرهاصات" التي تقع بالتأكيد في الطرف النقيض من "فلسفة الحكم التي سادت عالمنا العربي – الإسلامي إلى ذلك الحين، والتي تحقق تجسيداها في الدولة الثيوقراطية [THèOCRATIE] والحكم الأوتوقراطي [AUTOCRATIE].

إن الإرهاصات ههنا، تريد أن تدفع – ضمنا وتصريحا – فكرنا العربي في طريق عد" سائر الناس مستوون قدام الشريعة"، وأن إنتهاك هذه الشريعة هو إنتهاك للحق العام، والمطلوب إقامة الدعوة وإجراء الحكم على المنتهك حتى ولو كان ملك البلاد أو سلطانها.

ولكن الشريعة هنا غير مقامة على أساس من قوة القانون، ولا من إحترام الحق العام. فما العمل؟ وما الحل؟

نلمس في إجابة الطهطاوي ما يشبه التحريض. فهو عندما يعلن أن قضية الشريعة وإحترامها والعمل على أساس منها، كادت أن تكون من جوامع الكلم عند الفرانساوية، وهذا من الأدلة الواضحة على وصول العدل عندهم إلى درجة عالية، إنما يريد أن يقول لو أتيح له إمكان ذلك—: ما المانع أن تكون لنا "شريعتنا—شرطتها" وأن نحترمها ونعمل على هدى منها، حتى يمكننا التفاخر صدقا وحقا بوصول العدل [الحرية] عندنا إلى درجة عليا.

بل نحن لا نتحرج من الإضافة: أن الرجل أراد التقرير: لا سلطة إلا للشريعة، ولا أحد فوق القانون حتى ولو كان ملك البلاد أو سلطانها.

من هنا، يفهم حديث الطهطاوي الحميمي عن ثورة الشعب الباريسي [1830] وتعاطفه مع القوى الرافعة للواء الحرية والمساواة. فقد مكنته معايشته المباشرة لها، ومتابعته لأحداثها من كثب، أن يدرك في أصالة المثقف المستنير، أسبابها الخفية والأصول الطبقية للقوى الاجتماعية المتصارعة فيها. يقول: "إعلم أن هذه الطائفة في الرأي فرقتين أصليتين، وهما: الملكية والحرية. والمراد بالملكية أتباع الملك القائلون بأنه ينبغي تسليم الأمور لولي الأمر من غير أن يعارض فيه من طرف الرعية بشيء، والأخرون يميلون إلى الحرية، بمعنى بشيء، والأخرون يميلون إلى الحرية، بمعنى فقط، والملك إنما هو منفذ للأحكام على طبق ما فقط، والملك إنما هو منفذ للأحكام على طبق ما في القوانين، فكأنه عبارة عن آلة ...والملكية

أكثرهم من القسوس وأتباعهم، وأكثر الحربين من الفلاسفة والعلماء والحكماء وأغلب الرعية."(62)

غير أن الطهطاوي، هذا العظيم الذي سبق عصره في كثير من المسائل الفكرية، أجملناها في دعوته للفكر الديمقراطي اللبيرالي، ما نسي لحظة أنه "رسول الأزهر إلى فرنسا أو مبعوث الأصالة إلى المعاصرة"(63). وبكلمة أخرى ماكان له أن يقفز فوق إرثه الفكري والثقافي، أو يحدث معه قطيعة حادة، تتصدى للأصول ولا تتوقف عند حد الفروع. فلا عجب أن سجل كثيرا من التحفظات على بعض من السلوكات التي بهرته، وعلى أصول الفكر الذي ألهمه.

وهذه التحفظات توزعتها كثير من المواضع في الكتاب .ففي أثناء حديثه عن خصال الشعب الباريسي وسلوكاته التي أعجبته وبهرته، لم ينس أن يسجل أن فيهم من النقائص ما يتصادم مع االإرث الفكري والثقافي الذي يحمل، أي مع مرجعيته الأصلية.

يقول: "ومن فعالهم أيضا صرف الأموال في حظوظ النفس والشهوات الشيطانية واللهو واللعب، فإنهم مسرفون غاية السرف..."(64). ثم "إن الرجال عندهم عبيد النساء."(65) و "من خصالهم الرديئة: قلة عفاف كثير من نسائهم، كما تقدم، وعدم غيرة رجالهم فيما يكون عند الإسلام غيرة."(66) و "من عقائدهم القبيحة قولهم: إن عقول حكمائهم وطبائعييهم أعظم من عقول الأنبياء وأزكى منها"(65). و "بالجملة، فهذه المدينة كباقي مدن

فرنسا وبلاد الإفرنج العظيمة مشحونة بكثير من الفواحش والبدع والضلالات"(68)، يريد باريس.

وتظهر مثل هذه التحفظات أيضا، وبكثير من الحسم عند ترجمته للشرطة. فهو يقدم لها بكلام فيه مزيج من الإعجاب بما تضمنته من مبادىء تقنن وتنظم علاقة الناس بعضهم ببعض، ومن الحسرة الخفية التي لبست لبوس التعريف والحياد، على أن لا تكون هذه المبادىء مستقاة من كتاب الله وسنة رسوله، يقول: "والقانون الذي يمشى عليه الفرنساوية الآن ويتخذونه أساسا لسياستهم هو القانون الذي ألّفه لهم ملكهم المسمى لويز الثامن عشر ولازال متبعا عندهم ومرضيا لهم، وفيه أمور لا ينكر ذووا العقول أنها من باب العدل... فلنذكره لك، وإن كان غالب ما فيه ليس في كتاب الله تعالى ولا في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، لتعرف كيف قد حكمت عقولهم بأن العدل والإنصاف من أسباب تعمير الممالك وراحة العباد، وكيف إنقادت الحكام والرعايا لذلك حتى عمرت بلادهم، وكثرت معارفهم، وتراكم غناهم، وارتاحت قلوبهم، فلا تسمع فيهم من يشكو ظلما أبدا، والعدل أساس العمران... "(69)

وفي الحق، إن الطهطاوي لم يكن استثناء في التوكيد على مثل هذه التحفظات، ذلك أن هذه التحفظات كانت تقع في قلب إشكالية السؤال النهضوي في كليته.

#### الفكر النهضوي والمرتكز الديني:

وهذا ما حدث بالضبط، مع رائد آخر من مفكري عصر النهضة، ومن ورائه الحركة

المسماة بحركة "الإصلاح الديني الحديث"، نريد جمال الدين الأفغاني.

ههنا، كانت المسألة بالنسبة لجمال الدين الأفغاني، وحركة الإصلاح الديني الحديث،أكثر تعقيدا. فما عاد الإشكال ينحصر في قرب المسلمين أو بعدهم عن دينهم، بل صار تحديد نقطة الانطلاق هذه، يستوجب نظريا وعمليا إثارة كيفيات التصدي "للتحديات الحضارية الراهنة" ممثلة في حضارة الغرب.

ويحسن بنا فتح قوس قبل الاستطراد، للإشارة إلى أن مسألة الإصلاح الديني بالنسبة لمحمد بن عبد الوهاب [1703 – 1791] مثلا، كانت تتحصر تحديدا في ابتعاد المسلمين عن "جوهر" دينهم، وشيوع البدع والضلالات والسلوكات التي لا تمت إلى الإسلام بصلة بينهم، ومن ثمة، كانت "أهم مسألة شغلت ذهنه في درسه ورحلاته مسألة التوحيد التي هي عماد الإسلام" (70).

غير أن نقطة الضعف في برنامج محمد بن عبد الوهاب، هي أنه "لم ينظر... إلى المدنية الحديثة وموقف المسلمين منها، ولم يتجه في إصلاحه إلى الحياة المادية". (71)

أما هذا التصدي للمدنية الحديثة، وموقف المسلمين منها، أي التصدي لما يمكن تسميته بـ"التحديات الحضارية الراهنة"، فكان من اهتمام حركة الإصلاح الديني الحديث وعملها، وعلى رأسها جمال الدين الأفغاني.

وجمال الدين، كان في حياته مستمر التنقل من بلد إلى بلد، دائم الحركة داخل أروقة الفكر والسياسة، كثير التنبذب تجاه المواقف

السياسية والفكرية التي واجهته. فهو تارة قريب من عقلانية الماديين الأوروبيين في القرن الثامن عشر، وتارة أخرى قريب من الفكر السلفي البالغ التزمت في تفسير الإسلام والتعرض لمسائل التحديث فيه، وهو مرة مع الوحدة القومية كلما تعلق الأمر بمواجهة السلطنة العثمانية، ورفض ان يكون الدين أساسا للحكم فيها. ومرة ثانية مع الوحدة الإسلامية والخلافة الإسلامية متى الستشعر خطر الانجليز وقرر الوقوف بحزم في وجههم (72).

غير أن الذي يهمنا من الأدوار التي قام بها الأفغاني، هو الإلمام بجوهر القضايا التي أثارها، والتي أسهمت إلى هذا الحد أو ذاك في بلورة فكر النهضة.

يقول أحمد أمين مقارنا بين جانب الإصلاح الذي دعا إليه الأفغاني، وجوانب الإصلاح التي تصدى لها مصلحون سبقوه إلى الميدان "لئن كان محمد بن عبد الوهاب يرمي إلى إصلاح العقيدة، ومدحت باشا يرمي إلى إصلاح الحكومة والإدارة، فالسيد جمال الدين يرمي إلى إصلاح العقول والنفوس – أولا – ثم يرمي إلى إصلاح العقول والنفوس – أولا – ثم إصلاح الحكومة –ثانيا – وربط ذلك بالدين "(73).

ولملاحظة أحمد أمين هذه، أهمية قصوى في تقويم عمل جمال الدين الأفغاني. فلقد كان هذا فعلا إهتمامه المركزي. فهو يعتقد – في كثير مما كتب – أن نهوضنا إذا لم يؤسس على قاعدة من ديننا فلا خير فيه. فنحن – برأيه – لا يمكن أن نتخلص من تقهقرنا وانحطاطنا وتخلفنا إلا به.

ومن هنا، دعوته الحماسية إلى القيام بحركة دينية، أي إلى تخليص الدين من كل ما علق به من أوشاب. ذلك إن التمدن الغربي نفسه، كان -برأيه- نتيجة حركة دينية قام بها" لوثر "(74).

وواضح أن ليس صحيحا بكل المعاني ما يقول به الأفغاني، من أن التمدن الأوروبي الحديث، كان نتيجة حركة دينية قام بها شخص فرد مهما علت مرتبته. فالمسيحية كما نعلم، لم تدخل عنصرا فاعلا في مشروع النهضة الأوروبية الجديدة، بل على العكس من ذلك تماما، كانت المسيحية إحدى القلاع الرئيسية التي طالها معول النقد الكاسح.

وههنا، مفارقة ذات دلالة بين مشروعي النهضتين الأوروبية والعربية. ففي الوقت الذي نظر فيه المسلمون "إلى عصر الإسلام الأول العظيم كأنه صورة لما ينبغي للعالم أن يكون عليه" (75) كانت أوربا قد أحدثت القطيعة الحادة مع الكنيسة، وأعادت النظر في كثير من المسلمات السابقة، وقطعت شوطا حاسما في فصل الدين عن الدولة.

نقول هذا، وفي ذهننا الفرق البين بين الدينين المسيحي والإسلامي. فإذا كان الإسلام قد ظل في كل الفترات المزدهرة من تاريخه دينا للإيمان وللعمل، فإن المسيحية قد حولتها الكنيسة اللاهوتية إلى مجموعة من الممارسات الطقوسية المنحرفة، تكرس التواكل وتؤكد الاستغلال المجحف، وترفع لواء معاداة العقل والفكر.

وإذن، ففي ظل هذا الجو المشحون بقضايا التحديث، والمواجه بكثير من النقائص الفكرية والمصاعب المنهجية، كان الأفغاني يتحرك، وكانت تتحرك من ورائه حركة الإصلاح الديني الحديث.

وكان عليه والحال هذه، أن يبدأ من البداية، أي من ضرورة البدء بالإصلاح الديني وذلك بالعودة إلى الأصول الدينية الحقة من قرآن وسنة، وتحرير الفكر الديني من قيود التقليد وذلك بتبني دعوة الإبقاء على باب الاجتهاد مفتوحا ورفض إدعاء إغلاقه: "ما معنى باب الاجتهاد الاجتهاد مسدود؟ وبأي نص سد باب الاجتهاد؟" (76).

ومفهوم أن الاجتهاد عند الأفغاني، وعند حركة الإصلاح الديني عامة، ليس قطعا من نوع "الاجتهاد المسيحي"، الذي طال الكنيسة بمعول النقد، ودعا في صراحة إلى فصل الدين عن الدولة، وإنما هو "تحديث" للإسلام بإحياء ماضيه المجيد، وبتأهيله للقيام بأدوار إضافية من أجل بناء "مشروع النهضة العربية الحديثة"، ووضع أسس "الدولة الحديثة" القوية بإسلامها ووحدتها. وهذا يعني أن جمال الدين الأفغاني تحرك على أساس من الدين، لا على أساس من

وفي إطار من هذا الفهم، نّمُوْضِعٌ عدم تحمس الأفغاني المعروف لفكرة الحكم النيابي البرلماني، ووضعها في المرتبة الثانية، بعد مرتبة إصلاح النفوس على أساس من إصلاح الدين، بنبذ كل ما علق به من خرافات وبدع وضلالات.

وسواء كان الرجل مخطئا أم مصيبا، في ترتيب هذه الخطوات والأهداف، فإن زاوية الرؤية هذه، حصرته في دائرة الاهتمام بأمرين يكمل واحدهما الثاني:

الأول: -إعتقاده الحماسي بأن أوروبا مستعدة لقبول الإسلام، ذلك أن البون بينة وبين غيره من الأديان شاسع، وأن الذي يقعدها دون ذلك، إن هو إلا أوضاع المسلمين الزرية، لما هم عليه من سوء أحوال.. وعلينا لكي يحدث العكس التمسك بخصال الإسلام (77).

ثانيا: حورته التي تكاد تستغرق جل انشغاله الفكري والعملي إلى نبذ الخلافات المذهبية، والتمسك بعروة الإسلام. ففي مقالة له عنوانها: "أمة واحدة: لا سنة ولا شيعة"، يؤكد الأفغاني على ضرورية وإلزامية الحفاظ على الوحدة الإسلامية، وتهميش الخلافات المذهبية، ذلك لأن هذه الخلافات إذا افترض صلاحها في زمانها فهي ضارة في زماننا (78).

والذي نراه، أن جمال الدين الأفغاني هدف بهذين الاهتمامين إلى إيجاد صيغة "مقبولة" لحل "العقدة" العصية، وهي أن الحضارة الغربية التي اتخذناها "نموذجا" نتأثره ونقتديه لا تخلو من أزمات. فهي نفسها محتاجة إلينا، وإلى ديننا الإسلامي، لما فيه "من حلول" لمشاكلنا ومشاكلهم على حد سواء!

ثم إنه بإصلاح النفوس، عن طريق "تحديث" الإسلام، وبواسطة التمسك بـ"الوحدة الإسلامية"، نستطيع أن نتجاوز ضعفنا وهواننا العارضين فينا بسبب من ابتعادنا عن ديننا وتعاليمه، وانسياقنا وراء الخرافات والبدع

والضلالات، واتخاذنا الحضارة الغربية "المأزومة" نموذجا ومثالا!

ولا ريب أن مثل هذه الانشغالات السياسية والفكرية، على تبسيطها للأمور، كانت في زمانها ذات ثقل. فلقد مثّلت "العودة" إلى الإسلام خصوصا، والتراث العربي عموما، حصنا تمترس خلفه رواد النهضة واتخذوه ملاذا وملجأ، في محاولة منهم صدّ "الوجه الذميم" للحضارة الغازية، نريد الاستعمار الغربي الذي كان قد دق كثيرا من الأبواب، وهو يستعد لدق أبواب أخرى.

فلقد كانت الأطروحة المركزية عند جمال الدين الأفغاني، ومن ورائه حركة الإصلاح الديني، صلاحية الإسلام من حيث العمق والجوهر لكل العصور. أما ما نلاحظه من وَهَنِ وانحطاط وتخلف فناتج عن تقاعس المسلمين وتكالب الأعداء الأجانب عليهم.

وتأسيسا عليه فإن هذه الخطوط التي سعت إلى اصطناع هيكل للنهضة الحديثة على أساس من "تحديث" الإسلام، سيضطلع بها تلميذ من تلاميذ الأفغاني، الذي كتب على أيديهم نجاح كثير من خطرات الإصلاح، ذلكم هو الشيخ محمد عبده.

والشيخ عبده [1845 – 1905] كان من أكثر التلاميذ وعيا للدرس، ذي المعني المزدوج، الذي كان الأفغاني يبثه في الناس:

1- الاقتناع بحتمية الوقوف بصرح فكري "خاص"، في مقابل الوجه الاستعماري الذميم للحضارة الغربية.

2- العمل الدؤوب في سبيل تقويض كل الوجوه المتخلفة التي طبعت واقع الإسلام والمسلمين (79).

والواقع أن محمد عبده الذي هضم هذا الدرس، راح يرى إلى الإصلاح في شموليته، إصلاح الدين ببث روح التجديد فيه، وإصلاح التعليم بالجهود التي تبناها وعمل في سبيلها لجعل الأزهر مؤسسة علمية حقا وصدقا، وإصلاح اللغة بالدعوة إلى الإقلاع عن أمرين كليهما ضار: الأسلوب الرث والسجع المتكلف، وإصلاح السياسة بتبصير العيون بما للرعية من حقوق على الحاكم.

يقول محمد عبده مجملا برنامج إصلاحه الذي وقف عليه كما يؤكد أحمد أمين - كل حياته الفكرية والعلمية: "ارتفع صوتي بالدعوة إلى أمرين عظيمين: الأول تحرير الفكر من قيد التقليد وفهم الدين على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره من ضمن موازين العقل البشري التي وضعها الله لترد من شططه، وتقلل من خلطه وخبطه... وأنه على هذا الوجه يُعد صديقا للعلم، باعثا على البحث في أسرار الكون، داعيا إلى إحترام الحقائق الثابثة، مطالبا بالتعويل عليها في أدب النفس واصلاح العمل... والأمر الثاني: إصلاح أساليب اللغة العربية في التحرير سواء كان في المخاطبات الرسمية أو في المراسلات بين الناس، وكانت أساليب الكتابة في مصر تتحصر في نوعين كلاهما يمجه الذوق، وتتكره لغة العرب: الأول ما كان مستعملا في مصالح

الحكومة وما يشبهها، وهو ضرب من ضروب التأليف بين الكلمات رث خبيث غير مفهوم ولا يمكن رده إلى لغة من لغات العالم، لا في صورته ولا في مادته، والنوع الثاني ما كان يستعمله الأدباء والمتخرجون من جامع الأزهر، وهو ما كان يراعى فيه السجع وإن كان باردا، وتلاحظ فيه الفواصل وأنواع الجناس وإن كان رديئا في الذوق بعيدا عن الفهم، ثقيلا على السمع، غير مُؤد للمعنى المقصود.

وهناك أمر آخر كنت من دعاته والناس جميعا في عمى عنه ولكنه الركن الذي تقوم عليه حياتهم الاجتماعية، وما أصابهم الوهن والضعف والذل إلا بخلو مجتمعهم منه. وذلك هو التمييز بين ما للحكومة من حق الطاعة على الشعب، وما للشعب من حق العدالة على الحكومة. نعم كنت في من دعا الأمة المصرية إلى معرفة حقها على حاكمها، وهي لم يخطر لها هذا على بال من مدة تزيد على عشرين قرنا، دعوناها إلى الاعتقاد بأن الحاكم وإن وجبت طاعته هو من البشر الذين يخطئون وتغلبهم شهواتهم، وأنه لا يرده عن خطئه، ولا يقف طغيان شهواته إلا نصح الأمة له بالقول والفعل جهرنا بهذا القول والاستبداد في عنفوانه، والظلم قابض على صنولجانه، ويد الظالم من حديد، والناس كلهم عبيد له أي عبيد..."(80)

ولكن ما الذي تحقق من هذا البرنامج الطويل العريض؟

يضيف الشيخ محمد عبده مجيبا: "ولم أكن في كل ذلك الإمام المتبع، ولا الرئيس

المطاع، غير أني كنت روح الدعوة، وهي لا تزال في كثير مما ذكرت قائمة ولا أبرح أدعو إلى عقيدتي في الدين، وأطالب بإتمام الإصلاح في اللغة وقد قارب. أما أمر الحكومة والمحكوم فتركته للقدر يقدره، وليد الله بعد ذلك تدبره، لأنني قد عرفت أنه ثمرة تجنيها الأمم من غراس تغرسه، وتقوم على تنميته السنون الطوال، فهذا الغراس هو الذي ينبغي أن يعنى به الآن، والله المستعان "(81).

والواقع أن بعض الآراء التي جاء بها محمد عبده لم تكن جديدة على المجتمع الإسلامي كل الجدة، فقد ظهر مثله رجال معلمون دعوا إلى بعض ما نادى به ودعا إليه من إصلاح. ولكن محمد عبده هو الذي أكسب هذه الآراء قوة التأثير وعنه شاعت (82).

وبالجملة فإن الشيخ محمد عبده، وإن كان اقتتع في الأخير، أو ربما أقنع بمنصب الإفتاء (83) يواصل من على منبره دعوته إلى الإصلاح، تاركا أمر الحكومة والمحكوم "للقدر يقدره وليد الله بعد ذلك تدبره"، فيكفيه أنه حكما قال هو نفسه بث "روحا" من الدعوة إلى التجديد، سينهض لها تلاميذ له ومريدون، يذهبون بها كل حسب الوجهة التي ارتآها لنفسه في الإصلاح.

هكذا راح قاسم أمين [1908]، وهو الصديق الوفي للشيخ محمد عبده، [1908] بطرق بابا من أخطر الأبواب، ذلك هو موضوع "تحرير المرأة "الذي وقف عليه كل جهده. فقد أصدر عام 1899 كتابا سماه "تحرير المرأة" رأى فيه أن النظام القائم يقوم على احتقار القوي

للضعيف وامتهان الرجل للمرأة، واعتبر أن مركز المرأة يتحسن بالتربية التي تشمل إعداد المرأة لكسب الرزق بالإضافة إلى القراءة والكتابة، والعناية بتدبير المنزل. كما نزّه فيه الإسلام عن امتهان حقوق المرأة واعتبر أن الشريعة ساوت بينها وبين الرجل إلا في حالة تعدد الزوجات (84).

فكان أن أثار هذا الكتاب ضجة صاخبة، وجوبه صاحبه بالتجريح في دينه وأخلاقه (85)، مع أنه طالب فيه فقط بالحجاب الشرعي والتعليم الإبتدائي.

هذه المجابهة، وهذا التجريح، دفعاه إلى تأليف كتابه الثاني "المرأة الجديدة" عام 1900 والذي "تجاوز فيه موقفه الأول معتمدا على العلوم الاجتماعية بدلا من النصوص والمراجع الدينية، ومصرا على استقلال الإنسان في التفكير والإرادة والفعل، وعلى اعتبار حرية المرأة أساسا لجميع الحريات الأخرى (86).

وهذا التحول في الأرضية المرجعية من القرآن والسنة إلى الفكر الغربي، سهل تسويغه. فالرجل ذو ثقافة غربية (فرنسية) متينة. ثم إن الضجة التي افتعلت حول كتابه الأول، دفعت إلى أن يكون تطرفه من نوع التطرف نفسه الذي جوبه به. فليس غريبا، والحال هذه، أن يشط قلم الرجل إلى الحد الذي معه عَدَّ كل اعتزاز بالموروث الثقافي والتاريخي سببا من أسباب العجز والضعف، يقول:

"هذا هو الداء الذي يلزم أن نبادر إلى علاجه، وليس له دواء إلا أن نربي أولادنا على أن يتعرفوا شؤون المدنية الغربية، ويقفوا على أصولها وفروعها وآثارها. إذا أتى ذلك الحين –

ونرجوا أن لا يكون بعيدا – انجلت الحقيقة أمام أعيننا ساطعة سطوع الشمس، وعرفنا قيمة التمدن الغربي، وتيقنا أنه من المستحيل أن يتم إصلاح ما في أحوالنا إذا لم يكن مؤسسا على العلوم العصرية الحديثة"(87).

#### الفكر النهضوى وموضوعة الاستبداد:

وفي هذه الأثناء بالذات، كان رجل آخر من رجالات النهضة العربية الحديثة ينظر إلى الحرية من منظورها الشامل، ومن أساسها الواقعي، لا من تفاصيلها الجزئية وميادينها المنفصل بعضها عن بعض، إنه عبد الرحمان الكواكبي.

ففي كتابة "طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد" (1900)، راح يمنهج مسألة طالما لامستها الأفكار الإصلاحية السابقة ولم تتعمقها، هذا إذا استثنينا جهود أديب إسحق في هذا المضمار، وتلك هي مسألة الاستبداد بوصفه شكلا للحكم، وممارسة طبقية تكرس النهب والاستغلال وتشيع التخلف والانحطاط والتأخر.

يقول جورج كثورة مجملا تقويمه لكتاب الكواكبي المشار إليه أعلاه: "يطرح الكتاب نفسه ومن خلال التقديم العام أو التصدير باعتباره معالجة للمسالة الاجتماعية التي يعاني منها الشرق، أي ما أصاب هذه المنطقة من انحطاط وتأخر قياسا على فترة النهضة والتقدم في العهود الخالية"(88)

والدارس لفكر الكواكبي لا يتعب في تقصي أسباب هذا الانحطاط والتأخر عنده. فهو يرده إلى "الاستبداد السياسي" الذي صار عنوان

الحكم في الشرق في حينه. ولا يكاد يرى خلاصا من التخلف والانحطاط، أي من الاستبداد، إلا بالحكم الشوري الدستوري.

وتأسيسا على هذا الفهم، نظر الكواكبي في إشكالية الاستبداد، يقول: "الاستبداد لغة، هو اقتصار المرء على رأي نفسه فيما تنبغي الاستشارة فيه"(89). ويضيف "يراد بالاستبداد عند إطلاقه استبداد الحكومات خاصة، لأنها هي أقوى العوامل التي جعلت الإنسان أشقي ذوي الحياة"(90)

وللتخصيص هنا، دلالته المنهجية في طرح الكواكبي لمسألة الاستبداد. فهو لا يكاد يرى استبداد أحكومات: "وأما تحكم رؤساء بعض الأديان وبعض العائلات، وبعض الأصناف، فيوصف بالاستبداد مجازا أو مع إضافة" (91).

وعلى أساس من هذا، يعرف الكواكبي المستبد من خلال موقفه العسفي في حكم المحكومين، ومن خلال ايضا مقياسي الحق والحرية: "المستبد يتحكم في شؤون الناس بإرادته لا بإرادتهم، ويحاكمهم بهواه لا بشريعتهم ويعلم من نفسه انه الغاصب المعتدي فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدها عن النطق بالحق والتداعى لمطالبته" (92).

هكذا، وبهذا الفكر المتقد راح الكواكبي يعيد الحسابات الصحيحة مع الحكم الاستبدادي، وتجسيدا ته الإطلاقية على كل الصعد . وهو في رؤيته تلك، تميز من معظم الأفكار الإصلاحية السابقة له والمعاصرة، التي كانت تطالب بإجراءات إصلاحية برلمانية ودستورية

تقيد حكم الحاكم بعض القيد، لا تعيد النظر فيه من الأساس.

غير أن السلطة التي كانت لها مقاييسها التي ترى بها إلى الحرية بكل جوانبها، والحكم وكيفية ممارسته، لم تمهل الكواكبي طويلا، حيث دبرت له اغتيالا أنهاه جسديا، وإن لم يستطع إنهاء أفكاره، التي أعطت أكلها في وقت لاحق.

ولقد كنا في تقديمنا لموضوعة الاستبداد عند الكواكبي، استثنينا مفكرا هو أديب اسحق من المفكرين الذين لامسوا الاستبداد و لم يتعمقوه.

ففي الحق، إن هذا المفكر الواسع الاطلاع، والخطيب اللسن الثائر بالأوضاع، وإن لم يخصص للاستبداد كتابا على شاكلة الكواكبي، فهو قبل تأليف هذا الأخير لمؤلفه "طبائع الاستبداد..." بأكثر من عقد من السنين، كان قد ربط في كثير من مقالاته اللاهبة التي كان ينشرها في جريدته "مصر القاهرة" و "التقدم" بين الاستبداد بوصفه شكلا متخلفا للحكم وبين ما أصاب الشرق من خمول وهبوط.

يقول: "قضى على الشرق جهل عامته، واستبداد خاصته، وخيانة زعمائه، وتعصب رؤسائه، أن يهبط بعد الارتفاع، ويذل بعد الامتناع، و يكون هدفا لسهام المطامع والمطالب، تعبث به أيدي الأجانب من كل جانب، فمنهم من يغير عليه بحجة الغيرة على

الإنسانية، و منهم من يتطرق إليه بدعوى إقامة أمر المدنية، ولم نر منهم من صدق في دعواه بل كلهم تابع في ذلك قصده وهواه"(93).

ويؤكد في مكان أخر، في معرض حديثه عن آثار الاستبداد في الدول الشرقية عموما، والدولة العثمانية خصوصا، الفكرة نفسها "فإذا تبين ذلك علم إن استبداد ملوك الشرق واستئثارهم بالمنافع، هي العلة الحقيقية في سقوط دولهم واختلال أمورها وتلاشي أحوالها." (94)

ولأن أديب إسحق كان في العمق مع الشورى ضد الاستبداد ومع التقدم ضد التخلف، فهو وقف من الاستبداد بوصفه محصلة لكل أدواء الشرق موقفا معاديا على طول الخط، دون مهادنة ولا ملاينة: "فإما أن يبدد الشرق بأنوار الحرية ظلمات التعصب، ويقطع بسيوف العزم علائق الاستبداد، ويهدم بأيدي العلم سجون الاستعباد فيعود إلى شأنه السابق ومجده الباسق. وإما أن يستمر على حاله بوجود يشبه العدم وبقاء يحاكى الفناء" (95).

كما أنه طالب في حزم و صرامة بإقرار أمر الشورى لكيما يتسنى لنا تخطي وضعنا الصعب، وتجاوز "قدر" الاستبداد المرفوض قطعا: "قال أحد الحكماء: كل من أخذ ملك أحد، أو غصبه في عمله، أو طالبه بغير حق، أو فرض عليه حقا لم يفرضه القانون، فقد ظلمه. فجباة الأموال بغير حقها ظلمه، والمعتدون عليها ظلمة، والناهبون لها ظلمة،

والمانعون لحقوق الناس ظلمة، ووبال ذلك كله عائد على الدولة بخراب العمران الذي هو علة قوتها، بل مادة و جودها، فإن سلمت الدولة من هذه المعائب أمنت المصائب والمعاطب، ولا سبيل إلى ذلك، إلا برفع الاستبداد وتقرير أمر الشورى"(96).

والواقع أن أديب إسحق الذي عاجلته المنية في ربيع شبابه، كان في كثير مما كتب ونشر من مقالات وخطب صاحب فكر متوقد ورؤية عميقة وحجة قوية ومواكبة متواصلة لكل الأحداث التي عاصرته. هذا، إلى أسلوب سلس وعبارة فصيحة وبساطة ثرة قلما حظى بها سواه.

ويحسن بنا أن نشير إلى أننا نلمس في هذا الكثير مما كتب أديب إسحق، استقاء واضحا من أفكار الثورة الفرنسية التي ألهمته إلى حد كبير -وربما أكثر من سواه من معاصريه-كثيرا من معانى وخطرات الإصلاح (97).

#### الفكر النهضوي والإخراج العلماني:

وقبل ختم هذا الحديث، نرى ضرورة المام الكلام على جانب من جوانب نهضتنا الحديثة حتى تكتمل اللوحة، وذلك هو جانب الفكر العقلاني والعلماني فيها.

لقد سبق لنا أن قلنا في أكثر من موضع من هذا البحث، إلى أن الأطروحة المركزية التي شغلت فكر النهضة، كانت في كيفية التفتح على الغرب مع الحفاظ على الدين والتقاليد والموروث الفكري والثقافي العتيد، أي أن

مفكرينا الأوائل، وعلى المستوى المنهجي الصرف "لم يدرسوا ظاهرة الحداثة عبر لغة القطع مع الماضي، بل بلغة توطيد العلاقة، لا بلغة التقدم بل بلغة النهضة" (98).

ومن هنا كانت الدعوة التي تكاد تكون شاملة إلى "عصرنة" الإسلام ليعود مؤهلا للقيام بأدوار إضافية أخرى تمكن من "الاستمرار" في الوجود والتاريخ و "تحصن الأنا "من الوجه الغازي للحضارة "القاهرة" الوافدة من "الأخر – الغرب" قصرا و عفوا.

وبهذا الفهم، راح الموقف النهضوي الحديث، المتطلع إلى الأخذ عن الغرب ما ينفع ولا يضر "يرسم الحدود التي لا يجوز تخطيها وهي: المحافظة مهما كان الثمن على الإسلام كإيمان وكوعى تاريخي- ثقافي "(99).

أما التيار العقلاني- العلماني المومى اليه أعلاه، فبدا و كأنه في مأمن من المواجهة المأساوية لهذا الإشكال، بل هو لايكاد يعير هذا الأمر كبير اهتمام كما سنبين بعد حين.

وقبل هذا يحسن بنا أن نشير الى أن هذا التيار كان حصيلة جهود مكثفة قام بها مفكرون سوريون ولبنانيون مسيحيون، وجدوا في مصر التي نزحوا اليها في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، تربة خصبة لتتويع نشاطهم وزرع أفكارهم، ونخص بالذكر ههنا

اثنين من أشهرهم على سبيل التمثيل لا الحصر هما: فرح أنطون وشبلي شميل.

ونحن نقدر أن هذه الفئة من مفكري النهضة بحكم انتمائها المسيحي وبحكم تفتحها على الغرب أكثر من غيرها، تجاوزت الى حد كبير ازدواجية الموقف في التصدي الى العلاقة العصية (الإسلام- الغرب).

فلقد بدا وكأن المسيحي بطرس البستاني أشار بالمخرج المنقذ، من حيث هو وضع تصورا لحل الإشكال، لا يزعم له عاقل الجذرية والحسم، ولكنه حل اطمأنت له نفوس هذا التيار على أقل تقدير. يقول: "فما مكث فيه الإفرنج السنين العديدة والمدد المديدة يمكن العرب أن يكسبوه في أقرب زمان، مع غاية الإتقان والإحكام"(100).

وبهذا التصور، لم يعد مهما -برأي هؤلاء- التحرك الحذر في التعامل مع الحضارة الغربية، بل المهم صار، ضرورة كسب "ما مكث فيه الإفرنج السنين العديدة والمدد المديدة"، فذلك أقصر طريق من شأنه أن يوفر علينا عامل "الزمان" ويمدنا بحظ "الإتقان و الإحكام".

ثم إن هذه الفئة أيضا كانت بسبب من الانتماء المسيحي والتفتح على الغرب دون قيد أو تحفظ، أقل حرجا في أن لا ترى في الدين الإسلامي، بله كل دين، القدرة على حل كل المشكلات الحضارية العالقة، والتصدي

للتحديات الراهنة المطروحة، حتى إن الاهتمام الذي شغل هامشا عريضا من فكرها، توجه إلى نقد الدين، والدعوة الصريحة إلى فصله عن الدولة والتبشير بالنظريات والأفكار الاروبية الكبرى، التي راجت آنذاك، كالداروينية مع شبلي شميل مثلا.

يقول جمال أحمد في كتابه "الأصول الثقافية للقومية المصرية إن: "شميل و فرح قد تأثرا بالأفكار التي سادت أوروبا في القرن الثامن عشر فتزعما اتجاها علمانيا يتصور أن الدين يعيق العرب عن النهوض إلى مستوى الحضارة الغربية، وأن السبيل الوحيد للتقدم هو تخليص المجتمع من نفوذ الدين"(101).

لذلك حاولت هذه الفئة، أن تكون منسجمة مع فكرها ومشروعها النهضوي فاستندت إلى:

1- علمنة التاريخ الإسلامي (العربي) باعتبار الإسلام عاملا من عوامل التطور والحضارة، وليس الإنجاز الحضاري بكليته.

2- التزام مبدأ الاستعارة من الغرب دون تحفظ (102).

وتأسيسا على هذا وجد شبلي شميل وفرح أنطون نفسيهما في صلب الموضوع الديني، لا تشربا لأفكاره وعملا به، ولكن نقدا له

وطرحا لبديل يقف في نقيضه يكون مخرجا للعرب من هوانهم وضعفهم وتخلفهم، ونهوضا بهم إلى التقدم و العلم و الحضارة.

وما كان هذا البديل، في البدء والخاتمة، سوى النموذج الغربي وسوى الترويج لفلسفاته وأفكاره وأنماط معيشته (103).

وبالاختصار فإن ممثلي هذا التيار: "تطلعوا إلى أوروبا على أنها نموذج يحتدى وليس تهديدا يجب الاحتراز منه" (104).

#### خلاصة:

وفي الختام يمكننا القول أن النهضة العربية الحديثة، بمجمل الإشكالات المعرفية والمنهجية التي اكتنفتها وتصدت لها، كالأصالة والمعاصرة والتقدم وغيرها، فجرت تجديدا في الفكر العربي الحديث، مثّل في لحظته التاريخية تلك، مشروعا مضخما لكل فعاليات النخب المثقفة.

هذه النخب، التي رغم تعارض مواقفها الفكرية والإيديولوجية، ورغم تباين زوايا التعامل المنهجي عندها، كانت تدرك -شاءت ذلك أم أبت أن النهضة في حد ذاتها ليست رد فعل آلي لعوامل خارجية -على ما لهذه العوامل من أثر واضح لا ينكره عاقل-، بل هي أيضا وأساسا إيقاظ حتمي لوجود مضمر يحوي في ثناياه زادا حضاريا ضخما ومتنوعا.

#### الهوامش والمراجع

(1) ينظر تيزيني ، د.طيب : حول مشكلات الثورة والثقافة " في العالم الثالث " – الوطن العربي نموذجا – دار دمشق للطباعة والنشر . دمشق .ط/4. ت(؟) ص: 234 .

- (2) الجابري ، . محمد عابد : إشكاليات الفكر العربي المعاصر . مركز دراسات الوحدة العربية بيروت. ط/1 (1989) . ص: 25.
- يراجع المقدسي ، أنيس الخوري : الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث -7 منشورات كلية العلوم والآداب ، جامعة بيروت الأمريكية -1/1. -(2) . -(2) . -(2)
- (4) يراجع المحافظة ، علي: الاتجاهات الفكرية عند العرب في عصر النهضة (1798–1914). الأهمية للنشر والتوزيع . البلد (؟) .ط/(؟) ت (1975).ص:9.
- (5) من الباحثين الذين يعدون الحملة الفرنسية على مصر بداية لعصر النهضة الحديثة الدكتور لويس عوض حيث يقول في كتابه "الفكر المصري المصري الحديث " مايلي " في الكلام عن تكون الفكر السياسي والاجتماعي والثقافي في مصر والعالم العربي الحديث وعما طرأ عليه من تطورات نتيجة للمؤثرات الأجنبية واليقظة القومية والثقافية الشاملة ، لامناص من اعتبار حملة بونابورت على مصر في 1789 و ما تلاها من اتصال مستمر بين مصر وأوروبا عاملا فاصلا في تكوين الأفكار السياسية والاجتماعية بالمعنى الحديث في مصر خاصة ، وفي العالم العربي بوحه عام ..."
  - تاريخ الفكر المصري الحديث ( الخلفية التاريخية) .ج/الأول . كتاب الهلال . دار الهلال ، مصر .ط/ 3 ( فبراير 1969) . ص : 8.
  - ويراجع أيضا: بركات د. سليم: المجتمع العربي المعاصر بحث استطلاعي اجتماعي
     مركز دراسات الواحدة العربية . بيروت . ط/3 (1986) . ص398 .
  - وأيضا : تيزيني ، الطيب : التراث وتحديات العصر في الوطن العربي /الأصالة والمعاصرة
     [ جماعي ] . مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت . ط/2 (1987) . ص :86 وما يعدها .
- (6) يقول رئيف خوري في هذا الشأن: "... ثم انبعثت تلك النهضة التي قرنت باسم محمد علي. وهي من أقوى النهضات التي قامت حديثا في الشرق العربي، وأعمقها أثرا. فقد أوشكت أن تدفع بالحياة من نواحيها السياسية والاجتماعية والاقتصادية في طريق انقلاب جذري ...)
  - مجلة الآداب . مج / 1.ع/ 11 . بيروت . نوفمبر (1953 ). ص : 5
  - (7) الجابري ، د. محمد عايد : إشكاليات الفكر العربي المعاصر . ص: 20 .
  - (8) خوري رئيف : الفكر العربي الحديث أثر الثورة الفرنسية في توجهه السياسي والاجتماعي منشورات دار المكشوف . بيروت . ط /1(1943) . ص: 80 .
    - (9) مندور ، د. محمد : كتابات لم تنشر . كتاب الهلال . دار الهلال ، مصر . ع/ 175 يونيو1965. ص: 12 .
- (10) أقد الباحث المصري محمد عمارة الفكرة نفسها التي زعمناها للحملة الفرنسية عموما ولمنشورها تحديدا عندما قال في تقديمه للأعمال رفاعة وافع الطهطاوي الكاملة ما نصه: "ومع هذه الحملة البونابرتية جاءت إلى مصر خاصة وإلى الشرق عامة صور جديدة وأفكار جديدة ، وقيم جديدة ، ساهمت جميعا في كسر الحاجز الذي بناه العثمانيون من الخرافات والشعوذة حول عقول الشرقيين ... وثارت في عقول الكثيرين أسئلة كثيرة : لماذا انهزم العثمانيون وفروا ؟ وتحطم غرور المماليك وجيشهم في أول لقاء ؟ ولماذا تحمل منشورات بونابرت نغمة " معقولة " لا تتردد النفس في قبولها والترحيب بها إلا لأنها صادرة عن الغزاة ؟ ولماذا نحن غرباء عن هذا العالم الذي تمثله البعثة العلمية التي صحبت الجيش الغازي ؟ وهل حيوية هؤلاء وقوتهم مبعثها الحضارة الجديدة والفنية القائمة على علم هؤلاء العلماء ؟ " .
  - الطهطاوي ، رفاعة رافع: تخليص الإبريز في تلخيص باريز . ج/2، الأعمال الكاملة (تحقيق ودراسة: محمد عمارة) . المؤسسة العربية للدار سات والنشر . بيروت . ط/1 (1973) . ص: 13 .
  - (11) لوتسكى : تاريخ الأقطار العربية الحديث ، دار التقدم ، موسكو ( 1971) ط/(؟) ص : 45.
  - (12) الجرتي ، عبد الرحمان بن حسن : عجائب الآثار في الترجمة والأخبار ج/3 (تحقيق وشرح حسن جوهر وعمر الدسوقي وابراهيم سالم) ، دار الطباعة الأميرية ، القاهرة
    - (1297 هجرية ) ، ص: 4 .
      - (13) المرجع نفسه ، ص: 4
        - (14) نفسه ، ص: 5 .
      - (15) نفسه ، ص.ص: 4-5 .
    - (16) هناك حد آخر من المنشور يعبر عن سياسة الفاتح المستعمر الذي يشترع القوانين الاستثنائية لقمع محاولة للرفض والانتفاضة. فلقد ختم نابوليون منشوره بجملة من المواد تمني الطرف الراضخ من الشعب المصري ببعض الامتيازات ، وتهدد الطرف المقاوم بالقمع والتنكيل.
      - ينضر ذلك في الجبرتي ، عبد الرحمان بن حسن : عجائب الآثار في التراجم والأخبار ، ج/3 ص: 5.

صفحة \_\_\_\_\_

```
(17) خوري ، رئيف : الفكر العربي الحديث ... ، ص : 78 .
```

- (18) يراجع في هذا الشأن ، عوض د. لويس : تاريخ الفكر المصري الحديث ، ج/1،ص:78 .
  - (19) عمارة ، د. محمد : مقدمة الأعمال الكاملة للطهطاوي ، ج/3، ص:13 .
- (20) لمزيد من التفصيل يراجع: شكري ، د . محمد فؤاد: مصر في مطلع القرن التاسع عشر (1801− 1811) ، ج/1 ، مطبعة جامعة القاهرة ، مصر ، ط/ر؟) ، ص 1 إلى 8 و 311 إلى 335
  - (21) عوض ، د. لويس : تاريخ الفكر المصري الحديث ، ج/1 ، ص : 79.
  - (22) شكري : د. غالي : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، ط/2 (1982) ، ص: 134.
    - (23) لوتسكى : تاريخ الأقطار العربية الحديثة ، ص : 64.
      - (24) المرجع نفسه ، ص : 64- 66 .
        - (25) نفسه ، ص : 65 .
          - (26) نفسه ، ص: 65.
          - (27) نفسه ، ص: 67.
  - ( 28 ) يراجع : شيال ، د. جمال الدين : تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد علي ، دار الفكر العربي ، مطبعة الاعتماد بمصر (1951 ) ، ط/(؟) ، ص : 16 وما بعدها .
    - (29) يراجع لوتسكي: تاريخ الأقطار العربية الحديثة ، ص: 68.
      - (30) المرجع نفسه ، ص: 69- 70 .
        - (31) نفسه ، ص : 72 73
    - (32) يراجع الشيال ، د. جمال : تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في مصر ... ، ص : 34 .
      - (33) المرجع نفسه ، ص : 16 وما يليها .
      - (34) شكري ، د. غالى : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 134 .
  - (35) حوراني ، ألبرت : الفكر العربي في عصر النهضة 1798–1939 ( ترجمة : كريم عزقول) دار النهار للنشر ، بيروت ، ط / (؟) ، ت (؟) ، ص : 72-73.
    - (36) يراجع : عوض ، د. لويس تاريخ الفكر المصري الحديث ،ج/1 ص : 88 94.
    - (37) يراجع : جعيط ، هشام : أثر فلسفة التنوير على تطور الفكر في العالم العربي الإسلامي
  - 1985 مجلة الفكر العربي المعاصر ، بيروت ، ع / 37 ، كانون الأول 1985 20 مجلة الفكر 20 مجلة الفكر 20 مجلة الفكر 21 .
    - (38) شكري ، د. غالى : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 53 .
      - (39) المرجع نفسه ، ص : 153
  - (40) جعيط ، هشام : أثر فلسفة التنوير على تطور الفكر في العالم العربي الإسلامي ، مجلة الفكر
    - العربي المعاصر ، ع/ 37، ص : 22
      - (41) المرجع نفسه ، ص : 22.
    - (42) عمارة ، د. محمد : مقدمة الأعمال الكاملة للطهطاوي ، ج / 1 ، ص: 93 .
    - (43) شكري ، د. غالى : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 150
      - (44) ظهر أول مرة سنة 1834 .
    - (45) شكري ، د. غالى : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 135 .
  - (46) نقلا عن النجار ، د. شكري : مفهوم التقدم عند المفكرين العرب في عصر النهضة . مجلة الفكر العربي ، مجلة الإنماء العربي للعلوم الإنسانية (0 : 17-(30)) ، 398-(30) ، 398-(30)

صفحة \_\_\_\_\_\_

```
يونيو - أكتوبر 1985- ص: 18.
```

- (47) الطهطاوي ، رفاعة رافع تخليص الإبريز ، ج / 1 ، ص.ص : 93: 95 .
  - (48) المرجع نفسه ، ص.ص : 96− 102
    - (49) نفسه ، ص : 113-113
    - (50) نفسه ، ص : 117- 118.
    - (51) نفسه ، ص 129 144
    - (52) نفسه ، ص : 155–157.
      - ( 53) نفسه ، ص : 75.
      - (54) نفسه ، ص : 76 .
      - (55) نفسه ، ص : 76 .
  - (56) عوض ، د. لويس : تاريخ الفكر المصري الحديث ، ج/2 ، ص : 90.
- (57) يراجع ، الطهطاوي : تخليص الإبريز في تلخيص باريز ، ج/1 ، ص.ص : 96- 102 .
  - (58) عمارة ، د. محمد : مقدمة الأعمال الكاملة للطهطاوي ، ج/1 ، ص : 152.
  - (59) الطهطاوي ، رفاعة رافع : تخليص الإبرير في تلخيص باريز ، ج/1، ص :93.
    - (60) المرجع نفسه ، ص : 102.
      - (61) نفسه ، ص : 102.
      - (62) نفسه ، ص : 201.
  - (63) شكري ، د. غالي : النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 134- 135.
    - (64) الطهطاوي ، رفاعة رافع : تخليص الإبريز في تلخيص باريز ، ص : 78.
      - (65) المرجع نفسه ، ص : 78.
      - (66) نفسه ، ص : 78 79
        - (67) نفسه ، ص : 79.
        - (68) نفسه ، ص : 79.
        - (69) نفسه ، ص : 79.
- (70) أمين ، احمد : زعماء الإصلاح في العصر الحديث . مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر
  - القاهرة ( 1948) ، ط/ (؟) ، ص: 7 .
    - (71) المرجع نفسه ، ص : 12.
- (72) يراجع : شكري ، د. غالي : النهضة و السقوط في الفكر المصري الحديث ، ص : 166 وما يليها .
  - (73) أمين ، أحمد : زعماء الإصلاح في العصر الحديث ، ص: 57 .
- (74) يراجع : الأفغاني ، جمال الدين : الأعمال الكاملة (تحقيق ودراسة محمد عمارة) ، ج/1

صفحة \_\_\_\_\_\_

- (57) حوراني ، ألبرت : الفكر العربي في عصر النهضة ( 1798- 1939) ، ص : 19 .
  - (76) الأفغاني ، جمال الدين : الأعمال الكاملة ، ج/1 ، ص: 329 .
    - (77) المرجع نفسه ، ص : 326- 327
      - (78) نفسه ، ص : 324 وما يليها .
- (79) يراجع: شكري، د. غالى: النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث، ص: 181.
- وأيضا ، حسين مروة : النزعات المادية في الفلسفة العربية الإسلامية ج/1، دار الفرابي ،
   بيروت( 1981) ، ط/4 ص : 74-75 .
- 334 : نقلا عن أحمد أمين في : زعماء الإصلاح في العصر الحديث ، ص : 334
   335 .
  - (81) المرجع نفسه ، ص : 335
- (82) سويدان ، د. أحمد محمود : محمد عبده والنهضة العربية الإسلامية ، مجلة الفكر العربي ، ع / 39 40 ، ص : 164 .
  - (83) يرى حليم بركات أن محمد عبده بدأ مثل الأفغاني متمردا مصلحا وانتهى محافظا متصالحا مع النظام فخدم السلطة وتوج قبل وفاته مفتيا للديار المصرية .
- يراجع هذا في : المجتمع العربي المعاصر بحث استطلاعي اجتماعي ص : 402-403 .
  - (84) المرجع نفسه ، ص: 185-186
  - 1/b ، (1952 ) عبود ، مارون : رواد النهضة الحديثة ، دار العلم للملايين بيروت ( 1952) ، ط/6 ص : 208 .
  - (86) بركات ، د . حليم : المجتمع العربي المعاصر بحث استطلاعي اجتماعي ص : 186 .
  - (87) أمين ، قاسم : المرأة الجديدة ، نقلا عن على المحافظة ، الاتجاهات الفكرية عند العرب في عصر النهضة (1798 1914) ، ص : 166
  - -208 عثوره ، د. جورج : طبانع الكواكبي في طبانع الاستبداد ، مجلة الفكر العربي ( ص : 208- 80) ع/ 209 ، ص : 208.
    - (89) الكواكبي ، عبد الرحمن : طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد (تحقيق : محمد عمارة ) ، الأعمال الكاملة ، المؤسس
- (104) شرابي ، هشام : المثقفون العرب والغرب ، دار النهار ، بيروت ( 1981) ط/3 :ص: 75.

## مقالات الإبراهيمي السياسية في جريدة البصائر الثانية1951/1947

زحاف الجيلالي أستاذ مساعد قسم اللغة العربية معهد الآداب و اللغات



بعد أن كان الشعر مهيمنا على الساحة الأدبية, أخذ يتوارى ليفسح المجال أمام أشكال تعبيرية أخرى, وعلى رأسها المقالة التي أخذت تشق طريقها متقدمة من خلال مضامينها المختلفة: السياسية، والأدبية، والاجتماعية، والدينية. وقد لقيت رواجا كبيرا واستحسانا من قبل القراء الذين وجدوا فيها مادة خصبة تشبع نهمهم إلى القراءة ، وإلى معرفة كل مستجد من شأنه أن يوصلهم إلى بر الأمان ، ويحقق لهم حريتهم، وينير دربهم. فكتب لها الرقي والازدهار؛ لأن " الجزائر عرفت جنس المقالة فعالجته بتألق وتأنق، وذلك بفضل صحفها العربية الراقية التي اتخذت لها من اللغة النفصحي لسانا، فانتعشت وتطورت"1.

"وتعد الجزائر ثاني دولة بعد مصر من حيث الترتيب" في مجال كتابة المقالة بأضربها. ويعود الفضل في ذلك إلى عدد كبير من الكتاب الجزائريين الذين كانوا ينتمون إلى جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، وهم: عبد الحميد ابن باديس الذي اختص في كتابة المقالة السياسية، ثم الدينية, والشيخ محمد البشير الإبراهيمي الذي اختص في كتابة المقالة الأدبية شم الدينية, وأحمد توفيق المدني، وفرحات الدراجي، والطيب العقبي، وبوعزيز بن عمر، وأحمد رضا حوحو، ومحمد سعيد الزاهري، ومحمد بوزوزو، وأحمد بين ذياب، وابن سحنون، واسماعيل

العربي، ومحمد الشبوكي، وحمزة بوكوشة، ومحمد الصادق بسيس، وصالح بوغزال.

وهناك عوامل أدت إلى ازدهارها منها:

- ظهور الصحافة الوطنية ذات التعبير العربي والتي كانت مظهرا حقيقيا من مظاهر المقاومة بالرأي السياسي، والنضال بالكلمة, والتي كانت تتطلب وجود طائفة من الكتاب المقتدرين ليحرروا مقالاتها 2. ونخص بالذكر: الشهاب، والبصائر بسلسلتيها; لأن ما كان من الصحف في الجزائر قبل ظهور هاتين الدوريتين لم يكن يملأ عين الأدب جمالا، ولا يقرى أذنه فنا وكمالا 4.

- الصلة بالمشرق، وبخاصة المصريين الذين لهم الفضل في الريادة والتعليم والتوجيه. فالمقالة الصحفية المصرية بحكم تجربتها المبكرة في هذا الميدان، وبحكم أصالة كتابها, وتفوق أساليبهم، وبحكم زعامتها الفكرية للبلاد العربية، كانت قبلة تشد لها أقطار المغاربة عامة، والجزائريين خاصة، والشعلة المقدسة التي قبسوا منها المشاعل التي أضاءت الطريق أمامهم والاستعمار مخيم بظلمه وظلامه. والحق أن الروافد الصحفية التي طالما تدفقت بها أرض النيل الزاخر كانت المدد القوي الذي يصب باستمرار في أنهر الصحافة الجزائرية"5.

- الحركات السياسية والإصلاحية التي لعبت دورها في هذه اليقظة الفكرية ، الأمر الذي أسهم في أن تتعدد الأساليب ، وتظهر الأشكال الأدبية مثل المقالة التي ظهرت لتعالج مشاكل سياسية ثم إصلاحية، ثم أدبية إصلاحية، ثم أدبية صرفة، بحيث يمكن القول إن إيمان الكتاب بدور المقالة في الحياة الأدبية والفكرية والاجتماعية قد أسهم في انتشارها وساعد على تطورها 6.

- الصراع الفكري بين المثقفين, والذي نشأت عنه "حركة أدبية خصبة في الجزائر، فظهرت المقالات ذات النفس الطويل، والأسلوب الأنيق، والتحليل المنطقي العميق "7.

- الصراع بين الأدباء ذوي الانتماء الواحد, كذلك الذي أحدثه مقال "ما لهم لا ينطقون؟" لعبد الوهاب بن منصور 8.

- ازدياد عدد القراء مما يوحي بالنضج السياسي والفكري والثقافي الذي صار عليه المواطن الجزائري بفضل هذه الوسيلة الإعلامية التي استنهضت الهمم وقوت العزائم.

ونظرا لكثرة الكتاب المقاليين، وغزارة المادة التي عثر عليها الباحث في جريدة البصائر الثانية (1947–1956), سيقتصر على المقالة السياسية عند البشير الإبراهيمي الذي كان يطمح إلى بناء الإنسان الجزائري, حتى يستطيع أن يحرره من ربقة الاستعمار; لأنه لا يمكن أن يحرر جسم في داخله عقل مملوك.

طبعت هذه المقالة بطوابع متميزة، لا من حيث الفكرة فحسب، ولكن من حيث الأسلوب والصياغة، "فاتخذها الأدب الجزائري أداة نضال يقاوم بها المستعمر، ومنبرا يعلو منه صوت الحق، يفيض بالكلمة المجاهدة" ولأن تلك الفترة كانت حاسمة، وفاصلة. ونتيجة لدورها الريادي في تصوير حياة الشعب الجزائري وسط معترك في تصوير حياة الشعب الجزائري وسط معترك الأحداث السياسية, ومنافحتها عن شخصيته بكل سبيل سياسي، ومصارعتها السياسة الاستعمارية في نزال دائم ومرير، أخذت مكانتها المرموقة، واكتسبت شهرتها العالية، ودخلت ميدان العصر بوجه بين الملامح للحضور الواقعي.

"فاعتمدت على الفكر الناقد لسير الأمة، وعبرت عن الثورة، والسلم والحرب. فصارت أكثر المقالات انتشارا في العصر الحديث"<sup>10</sup>. وإن هي ارتقت هذا الارتقاء، فبفضل أولئك الذين سخروا أقلامهم لها. وعلى رأسهم الشيخ البشير الإبراهيمي الذي "كان يمثل الزعيم الروحي الكبير للشعب الجزائري الذي وجد في قلمه السيال المعبر الحقيقي عن آماله وآلامه"<sup>11</sup>. وهو الذي القى بسلطة الإدارة الاستعمارية في مهب العواصف والأنواء تقذف بها أنى تشاء.

ومن القضايا السياسية الداخلية التي أولاها الشيخ الإبراهيمي اهتماما بالغا، قضية: «التعليم العربي والحكومة» والتي نشرت في عشر مقالات أ. وقضية تعدد الحكام كتب فيها مقالا بعنوان: « أفي كل قرية حاكم بأمره؟» أ. وفي مقالة أخرى يصف فيها فرنسا بالعهر الصراح عنوانها: «عادت لعترها لميس» أ.

و «لجنة فرانس إسلام» نشرت في مقالتين  $^{15}$ . و «حدثونا عن العدل» نشرت في ثلاث مقالات  $^{16}$ . و «ويحهم أهي حملة حربية  $^{17}$ . و «ذكرى و «الانتخابات الجزائرية وأثرها»  $^{18}$ . و «ذكرى الثامن مايو»  $^{19}$ .

وفي السياسة الخارجية كتب الإبراهيمي عن المغرب العربي باعتباره جزءا منه، وتجسد ذلك في مقالته: «أرحام تتعاطف» $^{20}$ .

وعن ليبيا كتب: « ليبيا موقعها منا»<sup>12</sup>. وه ليبيا ماذا يراد بها ؟»<sup>22</sup>. كما كتب عن فلسطين «الدم في أرض النبوة»<sup>23</sup>. «أيها العرب أنقذوا بلادكم»<sup>24</sup>. «تصوير الفاجعة»<sup>25</sup>. «الإنجليز حلقة الشر المفرغة»<sup>26</sup>. «العرب واليهود في الميزان عند الأقوياء»<sup>27</sup>. كما تناول القضية المصرية في مقال بعنوان «محنة مصر محنتنا»<sup>28</sup>.

ومن المأساة السياسية التي عانى منها الشعب الجزائري، مأساة التمثيل النيابي التي تعد دليلا قاطعا على سياسة الحيف والجور التي كانت تعامل بها السلطات الاستعمارية الأهالي المسلمين،وشاهدا على أساليب الحصار والعزلة والاحتيال التي كانت تفرضها على الشعب, وعلى ممثليه لتبعدهم عن مناصب الحكم، فيخلو وعلى ممثليه لتبعدهم عن مناصب الحكم، فيخلو لها بذلك الجو، فتوجه دقائق الأمور حسب ما يخدم مصالحها؛ لأنها تدرك أن المجالس النيابية هي المنبر الوحيد الذي يستطيع من خلاله الشعب الجلوس أمام المستعمرين وجها لوجه مطالبا أو مدافعا عن حقوقه المسلوبة، وحريته

المنشودة. كما يستطيع إيصال أصواته المنادية بالحق إلى الدوائر السياسية العليا في فرنسا. وإن قدر لطائفة من الجزائريين الفوز ببعض المقاعد النيابية، وذلك بعد شروط تعجيزية، فلن تكون من الذين يخدمون الوطن ويذودون عنه لسبب واحد هو أن فرنسا لن ترضى أن يكون من بين أعضاء مجالسها النيابية من يقف لها ضدا، ويدافع عن غير مصالحها؛ لأنهم "كانوا على ثقة من أن المجلس الجزائري سيتم كما يريدون، وقد تم كما أرادوا، وأنهم لا ينتخبون له إلا كل سامع مطيع"<sup>29</sup>.

هذه المأساة تأثر لها الشيخ الإبراهيمي، ودبج فيها مقالا عنوانه: «كتاب مفتوح إلى الأعضاء المسلمين بالمجلس الجزائري» 30 يتناول فيه قضية هامة ومصيرية بالنسبة للأمة هي: فصل الإسلام عن الحكومة الجزائرية كما انفصلت باقي الأديان، والتي أسال حولها حبرا كثيرا. والآية في ذلك أنه كتب فيها عشرين مقالا 13 أعمل فيها قلمه، وأعنت فكره، حتى "لم يكد يغادر شيئا يقال حولها إلا قاله مفصلا مطنبا 30 وقد وكل أمر الفصل فيها، وتنفيذها إلى المجلس الجزائري.

في افتتاحية المقال يذكرهم بالطرق التي سلكوها للفوز بمنصب في هذه المجالس. قائلا: « أيها السادة، اسمحوا لنا حين سميناكم أعضاء ولم نسمكم نوابا، فإننا ممن لا يكذب

على الحقيقة. وكل عاقل يعرف الوسيلة التي تنزعتم بها إلى هذا المنصب، يستحى أن يسميكم نوابا بمعنى النيابة الذي يعرفه الناس. وانما أنتم أعضاء تألف منها هيكل غير متجانس الأجزاء لا يجمع بينها إلا معنى بعيد، وعامل غريب، ومصلحة ليس لكم ولا للأمة منها شيء، وإنما أنتم موظفون لكم من النيابة لفظها وحروفها، ولكم من الوظيفة معناها وحقيقتها، وما دامت الانتخابات بالعصي فابشروا بطول البقاء في هذه الكراسي»33. الخطاب موجه إلى هؤلاء النواب الصوريين الذين خلع عنهم تسميتهم القانونية "نوابا" وألبسهم تسمية أخرى هي بهم أليق "أعضاء"؛ لأنهم ليسوا أهلا للممارسة النيابية. فهم مجرد موظفین همهم فیما یتقاضونه، ویرضون به أصحاب المقام العالى الفرنسيين.

وبأسلوب تهكمي ساخر يبشرهم بطول البقاء في هذه الكراسي؛ إذ"السخرية تصدر في سلوكها عن موقف رافض متمرد على الهيئة الاجتماعية والسياسية في عصرها"<sup>34</sup>. ويعتبر هذا الذي وصلوا به إلى المجالس عيبا كشفه مدبروه من حيث أرادوا أن يستروه. «إن لكل عيب سترا يغطيه، وقد ستروكم بكلمة مستقل، فما زادت العيب إلا افتضاحا؛ لأن هذه الكلمة قد وضعت في غير محلها» <sup>35</sup>. ثم يعرج ليبين وضعت في غير محلها» <sup>35</sup>. ثم يعرج ليبين الفرنسي وهو يدلي بصوته، وحالة المنتخب الغربي البائسة وهو مقدم على صناديق الاقتراع ليختار ممثليه. «إن من المناظر التي تثير

العجب، وتسيل العبرات في هذه الانتخابات أنكم كنتم ترون كما يرى الناس صندوقين للانتخاب في قرية واحدة أو شارع واحد، يدخل الأوروبي إلى أحدهما منشرح الصدر باسم الثغر حر التصرف مطلق الإرادة والاختيار، فيعطي ورقته لمن شاء معتقدا أنه أدى شهادة خالصة للحق لم يراع فيها إلا مصلحة جنسه ورضا ضميره. ويدخل العربي خائفا وجلا منزعجا مسلوب الإرادة والحرية لا يرى حوله إلا إرهابا وسلاحا وألسنة تتوعد، وأيديا تهدد، وأعينا ترمي بالشرر، ويعطى ورقته لمن يراد منه لا لمن يريد.

إن من يرى هذا المنظر لا يعجب إذا رأى بعد ذلك أن الفائزين في الصندوق الأول نواب وإن اختلفوا في المبادئ، وأن الفائزين في الصندوق الثاني نوائب، وإن سموا أنفسهم مستقلين 36. وإن هو ذهب هذا المذهب فليكشف للشعب أنهم ليسوا أهلا لهذه المهمة الموكلة إليهم؛ باعتبارهم ممثلين غير شرعيين، وليفرض عليهم أن يتجاوزوا مصالحهم الدنيوية التي من أجلها كانوا نوابا إلى خدمة القضية الوطنية.

ويذهب إلى أكثر من هذا حيث ينفي عنهم الشرف الذي يحفظ على الإنسان كرامته في هذا الوجود، كما ينفي عنهم الرجولة التي تأتي من زهق الأرواح، وسفك دماء الأبرياء، والمزج بالصناديد الأقوياء في السجون« إنه لا شرف في الوصول إلى ما وصلتم إليه بمثل الوسائل التي وصلتم بها، ولا رجولة لمن يرقص على الأشلاء والدماء والسجن والتغريم.

صفحة \_\_\_\_\_\_

إن الأصوات التي وصلتم بها إلى هذه المقاعد هي أصوات إخوانكم المسلمين. تقولون إنها جاءت عفوا من غير ظلم، وتقول الحقيقة إنها كانت عدوا بغير علم. وليست أصوات اليهود والأسبان والفرنسيس والطليان. فكل جنس ألزم طائره في عنقه»<sup>37</sup>.

ورغبة منه في توجيه النواب الوجهة الصحيحة باعتبارهم رجال الأمة، ومن باب تقديم النصيحة التي هو أهل لها باعتباره مصلحا راح يذكرهم بواجبهم اتجاه أمتهم ووطنهم. وبخاصة ما تعلق بالدين الإسلامي، واللغة العربية التي تعتبر الوسيلة الوحيدة التي يتوقف عليها حفظه وبقاؤه.وما دام الإسلام، وسيبقى الحجرة الكؤود التي تقف شامخة أمام حركة الاستعمار التمسيحية. فالدين إذا هو القضية الجوهرية في هذا الصراع.

«إن دينكم الإسلام، وقد عدت عليه عوادي الاستعمار، فابتلع أوقافه، واحتكر التصرف في مساجده ورجاله، وتسامح مع الأديان كلها، فبت حبله من حباله إلا مع الإسلام. وقد طالبت الأمة بفصل دينها عن الحكومة كما انفصلت الأديان، وبتسليم مساجدها وأوقافها إلى يدها لأنها أحق بتسييرها فيها، والإسلام نفسه يوجب عليها ذلك، كما طالبت بفصل القضاء الإسلامي عن القضاء الفرنسي؛ لأنهلا يتحاكم إليه إلا المسلمون فيما هو من لأنهلا يتحاكم إليه إلا المسلمون فيما هو من خصائصهم، كما طالبت بحرية الحج؛ لأنه ركن من أركان دينها لا تتمكن من إقامته على وجهه إلا إذا كان مطلقا من القيود»<sup>38</sup>.

أما عن اللغة العربية فإن حالها لا يختلف عما يعيشه الإسلام، فكلاهما يدل على الآخر، وما ذلك إلا تمكين للغة المستعمر؛ لأن ضرب اللغة العربية يعد ضربا صرراحا للدين الإسلامي؛ فهو لا يحيا إلا بها، وهي لا تحيى إلا به «وإن لغتكم العربية مصفدة بالسلاسل والأغلال من القوانين والقرارات، وإن مدارسها على ضعفها وقلتها معرضة للإغلاق. وإذا كانت اللغة سائرة إلى المحو والاندثار بسبب هذه التضييقات، فإن النتيجة الحتمية لذلك هي محو الدين واندثاره» 6.

وفي آخر المطاف يكشف لهم السبب الذي جعل البرلمان الفرنسي يوقف قانون الفصل في الدين على النواب المسلمين ليس ذلك تكريما لهم، وإنما توريطا لهم وتحميلهم المكيدة التي يبيتونها لهم «أتدرون لماذا أوقف البرلمان الفرنسي تنفيذ قانون الفصل عليكم، مع أنه لو تولى تنفيذه لأراح واستراح؟ إنها لعبة شيطانية بكم من دهاة الاستعمار إنها توريط لكم، إنهم يريدون أن يحركوا النار بأيديكم... فتكون النتيجة التي تذيعها فرنسا في العالم أن المسلمين هم الذين لم يرضوا بانفصال دينهم عنها، فتفوز مرتين، ويخسر المسلمون شيئين: الدين مرتين، ويخسر المسلمون شيئين: الدين والسمعة 40.

وفي الخاتمة يكثف هذا المقال في عبارة تلم بكل تفاصيل القضية، وهي: «وفي الماضي لمن بقي اعتبار، وإن أيام النيابة معدودة فاعمروها بالصالح الباقي»<sup>41</sup>.

هذه المقالة ذات الطابع السياسي جمع فيها الإبراهيمي بين الفكرة الإصلاحية وبين الجمال الأدبي.فما جماليات النسج في هذا المقال؟

أول ما يقف عليه الباحث لفك منغلقات هذا النص هو العنوان، إنه: «كتاب مفتوح». فسمة: "كتاب" ذات دلالة انتشارية. فهي: الرسالة، القرآن، التوراة، الإنجيل، القدر، الفرض، الأجل، الحكم... وقد وظفها هنا جريا على ما هو وارد في القرآن الكريم. وسمة: "مفتوح" تحيل على أن الخطاب بقدر ما هو موجه إلى فئة خاصة، لا يمنع من أن يكون موجها إلى كل متلق لا يشترط فيه أن يكون جزائريا، بل عربيا لأنه في الخطاب يخاطب باسم القوم: «يا قوم نحن وأنتم من أمة...». فالمصيبة ليست قاصرة على الجزائر فحسب، وإنما هي شاملة لكل العرب. فالعدو واحد والمأساة واحدة. فالفتح، والتفتح، والانفتاح تعنى قبول الآخر كطرف في القضية لا ينبغي تجاهله، وضمنا تعني القراءة؛ لأن الكتاب إنما وضع أصلا ليقرأه الناس على مكث، ولا فائدة إذا هو أغلق. فقيمته في فتحه.

وسمة "النوائب" التي وظفها بدل النواب، فهي ذات دلالة عميقة بالنسبة للقضية المثارة. لأن خسارتها خسارة للأمة والوطن. والمصيبة إذا حلت عمت. ومن خلال قيام الباحث بدراسة إحصائية لنوع الجملة في هذا النسيج اللغوي. وجد أن الأديب قد وظف سبعة وعشرين جملة ينفي بها كل أمر إيجابي يتعلق بأمر يخص

الشعب الجزائري، وقضيته.مثلا: «هيكل غير متجانس»، «لا أجرح عواطفكم بذكر ...»، «لا يرى حوله...»، «لا لمن يريد»، «لا على ما يوافق مصلحة الجزائر»، «ولم يوجد في الدنيا...»، «لا نطالبكم...»، «لاشرف في الوصول...»

كما أكثر من استعمال الشرط؛ حيث وردت عشر جمل شرطية. منها بإذا: «إذا كانت اللغة...» وبمهما: «مهما بلغتم...» وبإن «إن لم تذكروها...»، وبلو «ولو شئنا...».

وفيما يخص نوع الأسلوب، فإنه يتخير مواطن الكلم، فيضع الأسلوب في موضعه. وأول ما افتتح به المقال النداء: «أيها السادة». المنادى ورد معرفا؛ لأنه موجه إلى ممثلي الشعب ونداء آخر هو: «يا قوم» جاء نكرة مقصودة، فالنكرة هي الأصل، والمعرفة فرع عنه. والنداء هنا كأسلوب إنشائي لا يقتضي التلبية؛ إذ المنادى في الحالتين طرف في القضية وليس طرفا ثنائيا مشاركا.

أما الاستفهام فقد ورد ست مرات مثل: فماذا تقولون؟ فهل أنتم شاعرون بواجبكم؟ فهل أنتم عارفون بحقوق الأبوين؟ فماذا أنتم صانعون؟ أتدرون لماذا أوقف البرلمان الفرنسي تنفيذ قانون الفصل عليكم؟ فهي موجهة كلها إلى النوائب حسب تعبيره. فنلمس أن الاستفهام لم يقف عند حدود الدلالة الأصلية له في اللغة، وإنما تجاوز معنى الاستخبار اللصيق به إلى قاق دلالات تتساوق مع السياقات التي ورد

فيها. أما الأمر فورد في أربعة مواضع، والتعجب مرة، والترجى مرة.

أما الأسلوب الخبري فقد وردت في تسع وعشرين جملة مؤكدة بإن، وقد، وكل، والحرف الزائد.

كما وظف الكاتب عنصرا بالغ الأهمية، وهو التقابل اللفظي، وذلك لقدرته على عكس حالة الاضطراب النفسى والتوتر العصبي الذي يعيشه منتج النص. وتكمن قيمته على المستوى الدلالي في عملية استحضار المسمى ومقابله. مثل: سميناكم ولم نسمكم - المشرق والمغرب -لمن يراد منه ولا لمن يريد. وكذا المقابلة التي أوردها ليصور بحكمة حالة المنتخب الجزائري المأساوية، وبين حالة المنتخب الفرنسي وذلك في قوله: «يدخل الأوروبي إلى أحدهما منشرح الصدر، باسم الثغر حر التصرف مطلق الإرادة والاختيار، فيعطي ورقته لمن شاء معتقدا أنه أدى شهادة خالصة للحق لم يراع فيها إلا مصلحة جنسه ورضا ضميره. ويدخل العربي خائفا وجلا منزعجا مسلوب الإرادة والحرية لا يرى حوله إلا إرهابا وسلاحا وألسنة تتوعد، وأيديا تهدد، وأعينا ترمي بالشرر، ويعطي ورقته لمن يراد منه لا لمن يريد». ومثل: «فاذكروا حقوق أمتكم عليكم في النهايات، إن لم تذكروها في البدايات واذكروها في النتائج، إن أغفلتموها في المقدمات». هذا التوظيف أحدث تلاحما وقربي داخل النص؛ لأنه مثلما يحدث التلاحم عن طريق التشابه يحدث عن طريق التضاد. فالمعاني يستدعي بعضها بعضا. فمنها ما

يستدعي شبيهه، ومنها ما يستدعي مقابله، بل إن الضد أكثر تأثيرا على البال من الشبيه، وأوضح في الدلالة على المعنى منه.

إن النص محل الدراسة يتميز عن النصوص الأخرى بتعقده, والسبب في ذلك هو أنه نسيج من "المسكوت عنه الذي يعنى عدم الظهور على السطح، وفي مستوى العبارة، ولكن هذا المسكوت عنه هو الذي يجب تحقيقه في مستوى تحقق المضمون بالضبط. وهكذا فإن النص هو الأكثر تمظهرا من كل رسالة أخرى؛ لأنه يتطلب حركات مؤازرة حية واعية من طرف القارئ"42. الذي يستكشف النص الغائب ويستحضره داخل النص الحاضر أو المقروء. وهو الذي يقوم بإضاءة العلاقة التي تربط بين النص الحاضر والغائب، وفق مقتضى السياق الذي ورد فيه؛ "لاستكشاف روح النص المبدع أو سلطة المبدع في نصه.ومن ثم فهو الذي يقوم بصياغة قراءة جديدة مما تجمع له من نصوص، تقول ما لم يقله النص الحاضر أو المقروء فيما لو اقتصر القارئ عليه"<sup>43</sup>.

وتحقيقا لهذه الغاية سنقف على ظاهرة النتاص داخل هذا المعمار؛ لأن كل نص يتشكل من تركيبة فسيفسائية من الاستشهادات، وكل نص هو امتصاص أو تحويل من نصوص أخر. ورغم الخصوصية التي يتمتع بها كل نص ويتفرد بها، فإننا "نعتقد أنه لا مفر لأي مبدع منها طالما أنه يتعامل مع وسيلة مركبة بينه وبين

المبدعين كافة ألا وهي اللغة ؛ لأنها نتاج جماعي"<sup>44</sup>.

وسيأتى الباحث الآن إلى دراسة النماذج التناصية التي تتوفر عليها هذه المقالة. محاولا استحضار النص الغائب للوقوف على أدبية التشابك الحاصل بينه وبين النص الحاضر. ومن نماذج التناص العنوان الذي هو:" كتاب مفتوح"؛ حيث وردت كلمة "كتاب". وهي تتقاطع مع النص القرآني: «اذهب بكتابي هذا فألقه إليهم، ثم تول عنهم فانظر ماذا يرجعون. قالت يا أيها الملؤا إنى ألقى إلى كتاب كريم»45 وصف الكتاب بالكريم يحيل على قيمته، أما المرسل إليهم فهم قوم خارجون عن حدود الله. وفي قول الأديب: «وكأن تسعة ملايين مسلم كلهم أطفال قصر يتحكم في مصالحهم الأوصياء والقضاة وليس فيهم رجل رشيد». تتناص هذه العبارة مع قوله تعالى: «وجاءه قومه يُهرعون إليه ومن قبل كانوا يعملون السيئات قال يا قوم هؤلاء بناتي هن أطهر لكم. فاتقوا الله ولا تخزون في ضيفي أليس منكم رجل رشيد» 46نقاطع من حيث المعنى بين هؤلاء القوم, وبين النواب هو عمل السيئات، والسفاهة، وبين الكاتب وبين لوط عليه السلام هو الدعوة إلى تقوى الله، والرشاد.

وفي قول الإبراهيمي: «لا يرى حوله إلا إرهابا وسلاحا وألسنة تتوعد وأيديا تهدد وأعينا ترمي بالشرر» تتناص مع قوله تعالى: «انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب لا ظليل ولا يغني من اللهب إنها ترمي بشرر كالقصر» 45 فالنواب في

ظل المجلس كمن ذهبوا إلى الدخان يستظلون تحته من دخان جهنم، فهو لا يظل من يكون تحته، ولا يقيه حر الشمس. فمجلسهم هذا كجهنم تقذف بشرر عظيم من النار.

وقول الإبراهيمي: «وشأنها الاختلاف في كل شيء». تتناص مع قوله تعالى: «لا يقاتلونكم جميعا إلا في قرى محصنة أو من وراء جدر بأسهم بينهم شديد تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون» <sup>48</sup> لسمة المشتركة بين الأعضاء المسلمين، والكافرين هي أنه يُظن بهم مجتمعين على أمر، ذوي ألفة، متحدين. وهم مختلفون غاية الاختلاف؛ لأن آراءهم مختلفة، وفي عداوة أهل الحق مجتمعة.

وقول الأديب: «فكل جنس ألزم طائره في عنقه»، وقوله تعالى: «وكل إنسان ألزمناه طائره في في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتابا يلقاه منشورا» <sup>49</sup>فالسمة المشتركة بين الموقف الحاضر والموقف الغائب هي أن الإنسان مرهون بعمله، مجزي به، وعمله ملازم له ملازمة القلادة للعنق.

وفي قوله: «تقولون إنها جاءت عفوا من غير ظلم، وتقول الحقيقة إنها جاءت عدوا بغير علم». تتناص مع قوله تعالى: « ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم. كذلك زينا لكل أمة عملهم ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون» ألسمة التي يحيل عليها «عدوا بغير علم» والمتضمنة في نص المقال هي: الاعتداء، والجهل للمهمة التي هم

مقدمون عليها. الخير بين والشر بين. المعاد والمصير إلى الله فيجازي كل واحد بعمله، وهذا وعيد بالجزاء والعذاب.

وقول الأديب: «ولا على من الإكراه في الدين». وقوله تعالى: «لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي. فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليم» أق.ما تحيل عليه الآية هو أن المستعمر لا فرق بينه وبين ما يعبد من غير الله كالشيطان والأوثان. إضافة إلى الدعوى إلى التمرد على المستعمر والتمسك بحبل الله المتين. فقد بان الحق من الباطل.

وقول الأديب: «إن هذه المكيدة ستلصق بكم سبة الدهر وستجعلكم أشأم على جنسكم ودينكم من عاقر الناقة»، تتقاطع مع قوله تعالى: «واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد وبوأكم في الأرض تتخذون من سهولها قصورا. وتنحتون الجبال بيوتا فاذكروا آلاء الله ولا تعثوا في الأرض مفسدين. قال الملأ الذين استكبروا من قومه للذين استضعفوا لمن آمن منهم أتعلمون أن صالحا مرسل من ربه. قالوا إنا بما أرسل به مؤمنون. قال الذين استكبروا إنا بالذي آمنتم به كافرون. فعقروا الناقة وعتوا عن أمر ربهم وقالوا يا صالح ايتنا بما تعدنا إن كنت من المرسلين فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جاثمین فتولی عنهم وقال یا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربى ونصحت لكم ولكن لا تحبون الناصحين»<sup>52</sup>.

ما يحيل عليه النص القرآني والذي ينضاف إلى معنى النص هو الخلافة التي يجنح إليها كبراء القوم، واتخاذ القصور سكنا دليل على الرفاه والركون إلى الدنيا، والاستكبار في الأرض، وعدم الامتثال لأمر الله، والأخذ بالنصيحة. والمصير المماثل هو الهلاك. وموقف الأديب منهم هو الدعوة إلى ذكر الله والنصح لهم.

وقوله تعالى: «إنا هديناه السبيل إما شاكرا وإما كفورا إنا أعتدنا للكافرين سلاسلا وأغلالا وسعيرا» 53. «إن لغتكم العربية مصفدة بالسلاسل والأغلال من القوانين والقرارات».

إن النماذج التي وقف عليها الباحث كانت في مجملها تحاور نصوصا قرآنية محاورة تعضيد النص المقروء.وعملت مجتمعة على إظهار ما كان يقصد إليه الإبراهيمي من إصلاح.

بعد هذه المقاربة, نستنج أن الأساليب النثرية قد تطورت لتقاوم المستعمر البغيض جنبا إلى جنب مع صنوها الشعر الذي حلق في مجال المقاومة تحليقا بعيدا، وظل يحتفظ بمرتبته التاريخية المرموقة زمنا طويلا، ونتيجة لذلك انتقل المجتمع الثقافي من سلطة الشعر إلى سلطة الكتابة بعامة، فبدأ الكتاب الجزائريون يكتبون المقالة الأدبية المتألقة، والقصة الجميلة الهادفة، والمقالة الصحفية الممتعة، فاستحالت الوظيفة التعبيرية التي كانت مقصورة على الشعر إلى النثر الفني.

#### الهوامش والإحالات

- 1) مرتاض، عبد الملك، أدب المقاومة الوطنية في الجزائر (1830-1962) سلسلة منشورات المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وتورة أول
  - نوفمبر 1954.دار هومة 2003. ج1.ص121.
    - 2) المرجع نفسه.ص121.
    - 3) المرجع نفسه. ص122.
  - 4) مرباض عبد الملك فنون النشر الأدبي في الجزائر .1954/1931 د.م.ج الجزائر 1983 ص 87.
  - 5) محمد ناصر، المقالة الصحفية الجزائرية.نشأتها وتطورها وأعلامها من1973/1903.ش.و.ن.ت.الجزائر ج1 .1978 ص53.
    - 6) ركيبي عبد الله .تطور النثر الجزائري الحديث1974/1830م.و.ك.الجزائر1983.ص135/134.
      - 7) فنون النثر الأدبي في الجزائر .م.س.ص89.
      - 8) مقال نشر في البصائر الثانية,العدد 207.ص12.
      - 9) محمد عباس, البشير الإبراهيمي أديبا د.م.ج. المطبعة الجهوية وهران.ص141.
    - 10) ينظر علي شلق. النشر العربي في نماذجه وتصوره لعصر النهضة الحديثة بيروت.دار القلم.ط1974.2. ص321.
      - 11) فنون النثر الأدبي في الجزائر, ص141.
      - 12) توجد هذه المقالات في كتاب " عيون البصائر "لمحمد البشير الإبراهيمي .
        - 13) البصائر 2: ع50= 1948/09/20. ص1.
        - 14) البصائر 2: ع64= 1949/01/24. ص2.1.
        - 15) البصائر 2: ع114-115 = 1950/04/10-03. ص1
        - 16) البصائر2: ع -119-120-119 = 121-23-30-30-30.
          - 17) البصائر 2:ع 146= 1951/03/12.ص1.
          - 18) البصائر 2:ع171=1951/09/24.ص1.
          - 19) البصائر2: ع35-1948/05/10
          - 20) البصائر 2: ع148= 1951/03/26. ص1.
          - 21) البصائر 2: ع112= 1950/03/20. ص1.

- 22) البصائر 2: ع113= 1950/03/27 .ص1.
- 23) البصائر 2: ع16= 1947/12/22. ص.1.
- 24) البصائر 2: ع17= 1947/12/29. ص1.
- 25) البصائر2: ع05= 1947/09/05. ص1.
- 26) البصائر 2: ع24= 1948/02/23. ص1.
- 27) البصائر 2: ع22= 1948/02/09. ص1.
- 28) البصائر 2: ع174= 1951/11/05. ص1.
  - 29) البصائر2: ع33=1948/04/26.ص1.
    - 30) المصدر نفسه. ص1-5.
- 31) للاطلاع عليها, عد إلى كتاب عيون البصائر لمحمد البشير الإبراهيمي.
  - 32) فنون النثر الأدبى .ص135.
  - 33) البصائر 2: ع33=1948/04/26.ص1.
- 34) ياسين أحمد فاعور، السخرية في أدب إميل حبيبي. تقديم: د. فيصل دراج، إشراف أ.توفيق بكار دار المعارف للطباعة والنشر سوسة تونس.ص30.
  - 35) البصائر 2: ع33=1948/04/26.ص1.
    - 36) المصدر نفسه.ص 1-.5
      - 37) المصدر نفسه.
      - 38) المصدر نفسه.
      - 39) المصدر نفسه.
      - 40) المصدر نفسه.
      - 41) المصدر نفسه.
  - 42) أمبروطو إيكو القارئ النموذجي ترجمة: أحمد بوحسن طرائق تحليل السرد الأدبي دراسات منشورات اتحاد كتاب المغرب ط1-الرباط1992 ص158.
    - 43) مختار حبار: قراءة تناصية في قصيدة الياقوتة .مجلة تجليات الحداثة.ع01-1992. معهد اللغة العربية وآدابها.ص59.
    - 44) ماجد ياسين الجعافرة: التناص والتلقي.دراسات في الشعر العباسي.جامعة اليرموك.دار الكندي للنشر والتوزيع.الأردن.ط1، 2003.ص34.

45) من سورة النمل الآية29.

46) من سورة هود الآية 78.

47) من سورة المرسلات الآيات 32/31/30.

48) من سورة الحشر الآية 14.

49) من سورة الإسراء الآية 13.

50) من سورة الأنعام الآية 109.

51) من سورة البقرة الآية .255

52) من سورة الأعراف الآيات74/73/75/77/.78

53) من سورة الإنسان الآيات 04/03.

# إرهاصات المقارنة في التراث العربي القديم

بومدين جلالي أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الأداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة



الأدب المقارن حقل معرفي حديث. نشأ في فرنسا صند نهاية النائث الأول من القرن العشرين ولها ومنها انتشر متطورا وفق اتجاهات عالمية اتضحت رؤاها في النصف الثاني من القرن العشرين ولها تواجدها المتفاوت في الثقافة العربية المعاصرة. وما كانت نشأة هذا الاختصاص في الدرس الأدبي من فراغ وإنما جاءت من إرهاصات تجلت بوادرها في الأدب اللاتيني حين تأثره بالأدب الإغريقي كما تجلت إثر ذلك في التبادلات الأدبية لعصر النهضة الأوروبية وما تلاها من مدارس في الإبداع الأدبي ونقده. ومن بين راهن الأسئلة المطروحة في هذا الاختصاص هو: فيم تتجلى إرهاصات المقارنة في التراث العربي القديم، كما يشير إلى جزء منها بعض المقارنين العرب\* دونما تفصيل واسع للإشارة؟ ولمقاربة هذا، ارتأينا أن نبحث بعض ما جاء في مجالات اللغة والنقد الأدبي، والتجميع الإبداعي والترجمة، والرحلات وذلك بوصفها تتقاطع في هذا المرتكز أو ذاك مما اعتمد عليه الأدب المقارن الحديث في عموم مرتكزاته.

## أولا- إرصاهات المقارنة في الحقل اللغوي

ما إن تأسست علوم العربية مباشرة بعد انتصار الإسلام حتى ظهر نوع من التفكير الحامل لهاجس المحافظة على صفاء اللغة العربية وحمايتها من كل تأثير أجنبي وتشخص هذا التفكير في الاهتمام بالزمان والمكان والخصوصية الذاتية لكل أديب وما يجري هذا المجرى .فمن حيث الزمان، اختير الشاهد اللغوي للعصر الممتد من الجاهلية إلى غاية العصر الأموي، وهو ما يعني الفترة التي لم يمتزج فيها العرب بغيرهم من الأمم، ومن حيث المكان اختيرت أعماق شبه الجزيرة العربية وأبعدت من الاختيار التخوم المحاذية لأمم الجوار كالفرس والروم والأحباش كما أبعدت القرى حتى لو كانت واقعة في الأعماق لأنها مساحة للاختلاط من جراء التجارة والتعامل مع الأجانب، ومن حيث الخصوصية الذاتية لكل أديب اختير البدوي الفصيح الذي لم يظهر في أدائه اللغوي خلل لساني ما.. وفي هذا السياق نرى أن الرواة أولا وعلماء اللغة ثانيا، قد تعاملوا تعاملا خاصا مع طائفة من الشعراء من أمثال أبي دؤاد الأيادي وعدي بن زيد العبادي وأمية بن أبي صلت الثقفي وغيرهم.

فبالنسبة لأبي دؤاد ورغم كونه شاعرا جاهليا قديما عاصر امرأ القيس في النصف الأول من القرن السادس للميلاد إلا أن «الرواة أهملوا شعره لأن في شعره عيوبا من اللفظ والتركيب... وذلك كله راجع إلى أن معظم مقامه كان في سواد العراق»<sup>(1)</sup> إذن هكذا فأساس إبعاد هذا الشاعر الجاهلي القديم من اهتمام الرواة هو العيوب اللغوية المختلفة التي لم تأت من بيئته الأصلية وإنما أتت من بيئة ثوائه بالعراق بحيث تأثر بما فيها من أداء لغوي بعيد عن الأداء الفصيح من جراء مجاورة العراق للفرس واختلاط الأجناس فوق ترابه.

وبالنسبة لعدي بن زيد، الشاعر المنتمي أيضا للجاهلية العربية، لقد تم إبعاده «لأنه كان قرويا من أهل المدن، والتقدم في الشعر كان دائما لأهل البادية. ثم إن عديا سكن الحيرة والمدائن وبلاد فارس نفسها فثقل لسانه وغلبت عليه اللكنة فكان العلماء لا يرون شعره حجة» (2) بمعنى أن الانتماء القروي ثم معاشرة الأجانب هما أساس لكنته اللسانية، وانطلاقا من هذه اللكنة الدالة على التأثر تقرر إخراجه من دائرة الحجة عند علماء اللغة. وبالنسبة لأمية بن أبي الصلت الشاعر المخضرم المنتمي لقبيلتين كبيرتين ،ثقيف من جهة أبيه وقريش من جهة أمه، فلقد تم إبعاده كسابقيه لأنه كان «يحكى في شعره قصص الأنبياء على ما جاء في التوراة ويذكر الله والحشر ويأتي بالألفاظ والتعابير على غير مألوف العرب، ولذلك كان اللغويون لا يحتجون بشعره »(3) بمعنى أن الإبعاد تم على أساس الاختلاف الثقافي الذي أدى إلى اختلاف الأداء اللغوي وهو ما يثبت التأثر بثقافة دخيلة على ثقافة العرب يومئذ إثباتا لا غبار عليه. ومن جراء التعامل مع هؤلاء الشعراء القدامي ومن على شاكلتهم تظهر بوضوح أن إرهاصات المقارنة بدأت باكرا عند الرواة والغويين وما كان لهؤلاء العلماء أن يعتمدوا هذا الشاعر في روايتهم وشاهدهم اللغوي ويبعدوا ذاك بنوع من الإجماع إلا لتمكنهم الكبير من التمييز بين الشاعر في روايتهم وشاهدهم اللغوي ويبعدوا ذاك بنوع من الإجماع إلا لتمكنهم الكبير من التمييز بين

الأصيل والدخيل في ثقافتهم، أو بعبارة أخرى لم يحدث هذا إلا من جراء معرفتهم للثقافتين المتصارعتين في المحافل الثقافية آنذاك: الثقافة العربية الخالية أو التي تكاد تخلو من أي تأثير خارجي بحيث لا يمكن وضع اليد على هذا التأثير إن وجد، ثم الثقافة ذات الطابع المزجي بين المنتوج العربي والمنتوج الأجنبي.. وهذا ليس ببعيد عن الفكر المقارن في صورته الأولية.

وما إن انقضت الجاهلية وجاء الإسلام حتى خرج العرب إلى الفتوحات إذ «في النصف الأول من القرن الأول الهجري تمت معظم الفتوح الإسلامية، ففتح العراق وكانت تسكنه بعض القبائل العربية من ربيعة ومضر وبعض الفرس بالإضافة إلى السكان الأصليين الذين كان فيهم نصارى يتكلمون الآرامية بلهجات مختلفة.. كما فتحت مصر ذات المدنية القديمة والوارثة لحضارة اليونان والرومان... كما فتحت بلاد المغرب وكانت ولايات رومانية تتكلم لهجات بربرية...»(4) ونظرا للتمازج الثقافي الحضاري الواسع الذي نتج عن الفتوحات الإسلامية حدد العلماء لاعتماد أخذ اللغة -كما أشرت سلفا- عامل الزمان وعامل المكان.

فبالنسبة لعامل الزمان لقد حددوا العصر الأموي الذي تمت فيه الفتوحات الواردة أعلاه أي قبل تبلور التمازج الثقافي الحضاري وظهور المولدين الذين كانت بينهم وبين الثقافة غير المتأثرة مسافة ما، وذلك مع فجر القرن الثاني للهجرة. وبالنسبة لعامل المكان ،لقد كان الحذر شديدا ونتيجة هذا الحذر ضيقت المساحة الجغرافية لأخذ اللغة أيما تضيق إذ «الذين عنهم نقلت اللغة العربية، وبهم اقتدي وعنهم أخذ اللسان العربي، من بين قبائل العرب هم" قيس وتميم وأسد، فإن هؤلاء هم الذين عنهم أكثر ما أخذ ومعظمه، وعليهم اتكل في الغريب وفي الإعراب والتصريف، ثم هذيل وبعض كنانة وبعض الطائبين، ولم يؤخذ عن غيرهم من سائر قبائلهم» (5) والسبب في اعتماد هذه القبائل القليلة هو بداوتها ووجودها في قلب شبه الجزيرة العربية أين كان يستحيل أي اختلاط بالأجناس الوافدة من جراء الفتوحات وبالتالي لا يوجد أي تأثر في ثقافتها وأدائها اللغوي.

وما يستنتج من خلال هذه المعطيات أن اللغويين المؤسسين وتلامذتهم الذين حذوا حذوهم لم يمارسوا حين انشغالهم باللغة مقارنة واحدة بل مارسوا مقارنات متعددة يمكن تصنيفها ضمن أربعة مستويات:

<sup>\*</sup> المستوى الأول: المقارنة الأسلوبية: أي من كانت لغته بدوية وتعبيره وفق مألوف العرب يؤخذ ومن خرج عن هذا لا يؤخذ.

<sup>\*</sup> المستوى الثاني: المقارنة الثقافية: أي من كانت أفكاره ومعانيه من بيئة العرب يؤخذ وغيره لا يؤخذ.

- \*المستوى الثالث: المقارنة المكانية: أي من يسكن أعماق شبه الجزيرة العرب يؤخذ والساكن في الأطراف والقرى لا يؤخذ.
- \* المستوى الرابع : المقارنة الزمانية : من عاش في الجاهلية أو صدر الإسلام إلى غاية العصر الأموي يؤخذ ومن جاء بعد ذلك لا يؤخذ .

مع الملاحظة أن أخذ اللغة مرتبط بكل المستويات وإن سقط أحدها سقط الآخر.. وهذا يعكس بجلاء إرهاصات المقارنة في الدرس اللغوي عند العرب القدامي .

#### ثانيا: إرهاصات المقارنة في الحقل النقدي

طيلة مسار النقد الأدبي عند العرب القدامى – منذ الجاهلية إلى غاية السقوط الحضاري بعد قرون من العطاء – كانت إرهاصات المقارنة بمنظورها المحدود ضمن دائرة الثقافة الواحدة تتجلى مابين الفينة والأخرى في بعض الظواهر النقدية التي أشار الدكتور طاهر أحمد مكي إلى طرحها العام<sup>(6)</sup>، وهي:

#### أ- القضاء الأدبي

عندما كان النقد الأدبي يصدر مشافهة في الأسواق والنوادي والأماكن الخاصة وهو يومئذ عبارة عن انطباعات مردها ذوق الناقد بالأساس وذلك في الجاهلية وصدر الإسلام، لقد كان القضاء الأدبي سائدا في عكاظ وذي المجنة وذي المجاز كما كان سائدا في مجالس كبار القوم<sup>(7)</sup> وتتاول التمايز بين القصيدة والقصيدة، وبين البيت والبيت ضمن الغرض الشعري الواحد، وبين الشاعر والشاعر تأسيسا على شعرية كل منهما وهكذا دواليك مثلما حدث في أو ل قضاء أدبي يسجله تاريخ الشعر عند العرب وذلك لما تحاكم علقمه بن عبده وامرؤ القيس بن حجر إلى أم جندب زوجة هذا الأخير في أيهما أشعر؟. فطلبت منهما أن يقولا شعرا في وصف الخيل باعتماد روي واحد وقافية واحدة وبحر واحد. فأنشد امرؤ القيس بائية واصفة من بحر الطويل هذا مطلعها:

"خليليّ مرّل بي على أمّ جندب ....."

فرد عليه علقمة ببانية من البحر ذاته وفي الموضوع نفسه، هذا مطلعها

" ذهبت من الهجران في غير مذهب"

فغلبت علقمة على زوجها... وحين سئلت : بم كان التغليب ؟ قالت لزوجها لقد قلت :

" فَلِلسَوْطِ أَلهُوُب ولِلسَاقِ دَرِةٌ وللْعَبِ " قَلْلسَوْطِ أُلهُوب ولِلسَاقِ دَرِةٌ

فجهدت فرسك بسوطك ومريته بساقك وزجرك وأتعبته بجهدك

وقال علقمة:

" فَأَدْرَكَهُنِ ثَانِيًا مِنْ عِنَانِهِ يَمُرُ كَمَرِ الرَّائِحِ الْمُتَحَلِبِ

عبفحة \_\_\_\_\_\_

## فلم يضرب فرسه بسوط ولم يمره بساق ولم يتبعه بزجر (8)

ومثلما رواه المرزباني" عن قضاء ربيعة بن حذار في صدر الإسلام حينما تحاكم إليه الزبر قان بن بدر وعمرو بن الأهتم وعبدة بن الطبيب والمخبل السعدي سائلين أيهم أشعر؟

فقال للزبرقان " أما أنت فشعرك كلحم أسخن لا هو أنضج فأكل ولا ترك نيئا فينتفع به " وقال لعمرو " إن شعرك كبرود حبر يتلألأ فيها البصر ، فكلما أعيد فيها النظر نقص البصر " وقال للمخبل " إن شعرك قصر عن شعرهم وارتفع عن شعر غيرهم " وقال لعبدة "إن شعرك كمزادة أحكم خرزها فليس تقطر ولا تمطر "(9)

وهكذا نرى من خلال نموذج أم جندب إرهاصا أوليا لمقارنة جزئية ترفع نصا على حساب آخر إنطلاقا من بعض جزئياته، ونرى من نموذج ربيعة بن حذار إرهاصا أوليا لمقارنة كلية بين مجموعة من الشعراء انطلاقا من منتهم الشعرى بكامله .

#### ب- الطبقات

ما إن أقل العصر الأموي وقامت دولة بني العباس حتى كان النقد الأدبي يتخلص تدريجيا من انطباعيته التي رافقها القضاء الأدبي المباشر ومع هذا التخلص ظهر على يد الأصمعي عبد الملك بن قريب مصطلح «الفحولة» الذي يعود «إلى طريقة الخليل بن أحمد في انتخاب الألفاظ الدالة على الشعر من طبيعة الحياة البدوية، فالفحل جملا كان أو فرسا، يتميز بما يناقض صفة "اللين" التي يكرهها الأصمعي في الشاعر، وبالفحولة يتفوق على ماعداه، وقد سأل أبو حاتم الأصمعي عن معنى الفحل فقال له: له مزية على غيره كمزية الفحل على الحقاق» (١٥) وعليه فكل شاعر له قوة فنية تميزه فهو فحل ومن لا ميزة له فلا يدخل في دائرة الفحولة ولا يمكن أن نسميه شاعرا بل هو مجرد شويعر أو شعرور. ومع أن مصطلح «الفحولة» مبني على التعميم إلا أنه يحمل فكرة المقارنة بين مجموعتين كبيرتين من قارضي الشعر، مجموعة الفحول ومجموعة غير الفحول. وتطور هذا الطرح إلى فكرة «الطبقات» (١٥) مع طبقات أخرى هي: طبقة أصحاب المراثي، وطبقة شعراء القرى العربية، وطبقة شعراء اليهود، ثم جعل طبقات أخرى هي: طبقة أصحاب المراثي، وطبقة شعراء القرى العربية، وطبقة شعراء اليهود، ثم جعل شعراء الإسلام في عشر طبقات أخرى، منتهيا بذلك إلى أواخر العصر الأموي، ولم يلق بالا إلى من شعراء الإسلام في عشر طبقات أخرى، منتهيا بذلك إلى أواخر العصر الأموي، ولم يلق بالا إلى من شعراء حتى عصره» (١١) ومن خلال طبقات بن سلام تظهر عدة مقارنات عامة نشأ بعدهم من شعراء حتى عصره» (١١)

- المقاربة الزمنية: بحيث اعتمد ابن سلام وهو من نقاد القرن الثالث الهجري على رؤية اللغوبين القائلة بعصر الشاهد الذي ينقضي بانقضاء عصر بني أمية. ولعل هذا ما دعاه إلى السكوت عن المولدين برغم من فيهم من أسماء كبيرة.

- المقارنة الدينية: بحيث تظهر الجاهلية (الوثنية) واليهودية والإسلام في تقسيماته وهو ما يبين أن الشاعرية عنده ما كانت لتزيد أو تتقص بسب هذا الدين أو ذاك ولكن مكوناتها تختلف باختلاف الدين.
- المقارنة البيئية: بحيث خصص طبقة لشعراء القرى العربية وهو ما يعني أن الطبقات الأخرى على تفاوتها هي خاصة بشعراء البادية.
- المقارنة الموضوعية: بحيث جعل للمراثي طبقة خاصة بها إحالة على أن الطبقات الأخرى لموضوعات الشعر الخارجة عن الرثائيات.

ورغم ما قيل من أن نظرية الطبقات «كانت نظرية صعبة، آثر النقاد ومؤرخو الأدب من بعد تحاشيها فرارا من تلك الصعوبة» (12) إلا أنها كانت تحتوى على إرهاصات متنوعة للنقد الأدبى المقارن.

#### ج – المسوازنسات

بعد أن تراجعت فكرة «الطبقات» لصعوبتها وانعدام خضوعها لمنهج واضح المعالم، ظهرت فكرة "الموازنات" بين الشعراء موظفة عناصر توارثها النقد الأدبي عبر أجيال مثل السرقات الأدبية وعمود الشعر وجودة التشبيه ودقة الصياغة وفصاحة العبارة وما إلى ذلك. وبالرغم من تناول الموازنات الأولى لشعراء من القرنين الأول والثاني الهجريين إلا أنها تركزت ووصلت إلى قمتها بتناولها لطائيي القرن الثالث، أبي تمام والبحتري وذلك لأن الأول صدم الذوق العربي المحافظ والثاني صدم الذوق العربي المجدد.

وقبل أن يكتمل منهج الموازنة في القرن الرابع كشف أحمد بن أبي طاهر من القرن الثالث المعاني التي سرقها أبو تمام من غيره، وفي القرن نفسه ألف ابن المعتز رسالة مستقلة عرض فيها انقسام الناس إزاء هذا الشاعر إلى مؤيد ومتحامل، وفي مطلع القرن الرابع كتب أحمد بن عبد الله بن عمار القطر بلي رسالة مبينا فيها أخطاء أبي تمام في الألفاظ والمعاني، وبعده بقليل رد أبو بكر محمد بن يحيى الصولي ردا صريحا على أبي عمار وأمثاله منتصرا لأبي تمام، وبالمقابل ألف بشر بن يحيى وغيره في سرقات البحتري (13). وإثر كل هذا الصراع النقدي الطويل وصلت فكرة الموازنة إلى ناقد متخصص هو الآمدي صاحب «الموازنة بين الطائبين» الذي جعل من هذه الفكرة «موازنة مدروسة مؤيدة بالتفصيلات التي تام بالمعاني والألفاظ والموضوعات الشعرية بفروعها المختلفة... (كما جعل منها) بحثا في النقد واضح المنهج» (14) وهذا المنهج في دراسة الموازنات الأدبية القديمة هو نفسه في دراسة الأدب المقارن الحديث إذ كل منهما يتناول بالدرس نصين أو أدبين أو عصرين ليقف على مسائل الاتفاق والاختلاف.

ويبقي الفاصل بين الموازنات والأدب المقارن هو أن الدراسة في الموازنات لا تخرج عن اللغة الواحدة والأدب القومي الواحد بينما الدراسة في الأدب المقارن تتعدى ذلك إلى لغات وآداب مختلفة، وعليه يمكن القول أن الأدب المقارن في أول منطلقاته هو تطور للموازنات (15) أو بعبارة مغايرة إن الموازنة كانت أكبر قاعدة نقدية تأسس عليها الأدب المقارن حين نشأته الأوربية. ومن هذا المنظور لا يمكن اعتبار الموازنات التراثية العربية مجرد إرهاصات بعيدة بل هي خطوة هامة بين النقد الأدبى كحقل معرفي قائم بذاته وبين النقد الأدبى المقارن كحقل آخر له خصوصيته وآلياته الذاتية.

#### د- المقايسة

ما إن بدأ الصراع يختفي حول البحتري وأبي تمام بوصفهما ممثلين للقديم والمحدث بعدما قال الأمدي في موازنته أكثر ما يمكن أن يقال عنهما في نقد ذلك العصر حتى برزت فكرة نقدية أخرى حركتها شعرية المتتبي الجامع بين القديم والمحدث وهي «المقايسة» التي فصل القول فيها كتاب «الوساطة بين المتتبي وخصومه» لكن المسألة لم تأت هكذا مكتملة بل مهدت لها تماما – مثل الموازنة – أعمال كثيرة (16) من خصوم المتنبي وأنصاره، ولعل من أكثر تلك الأعمال أهمية رسالتين لمحمد بن الحسن بن المظفر الحاتمي أولاهما "الرسالة الموضحة في ذكر سرقات المتنبي وساقط شعره" والثانية "الرسالة فيما وافق أرسطو من شعر المتنبي" وإذا كانت الرسالة الأولى تدخل في سياق النقد المعروف يومئذ بتتبع السرقات الشعرية والسقطات اللغوية فإن الرسالة الثانية تحاول تتبع التوافقات الفكرية بين ثقافتين مختلفتين: العربية التي يمثلها المتنبي وهي المتأثرة واليونانية التي يمثلها أرسطو وهي المؤثرة ومثل هذا العمل حتى وإن أوحى به الهجوم على المتنبي وكان يعتمد على المعطيات العامة من ثقافة اليونان المترجمة في القرن الرابع الهجري إلا أنه يعد محاولة باكرة في النقد المقارن التطبيقي.

وفي العصر ذاته ألف أبو العباس النامي رسالة في عيوب المتنبي كما ألف الصاحب بن عباد رسالة في الكشف عن مساوئ المتنبي، وتعددت الرسائل من هذا النوع الهجومي وجاءت بالمقابل لها أعمال منا صرة متفاوتة أهمها شرح ديوان المتنبي لأبي الفتح عثمان بن جني الذي كان صديقا للشاعر وسعى إلى مؤازرته بشرح في ألف ورقة اعتقادا منه أن الخصوم فاتهم الفهم في الكثير من المآخذ... وتتويجا لهذه المعركة النقدية جاءت فكرة الوساطة التي جعلت «المقايسة هي المبدأ الأكبر في نقد الجرجاني، فالناقد الذي يتحرى الإنصاف قبل أن يفرد عيوب شاعر أو حسناته بالتميز عليه أن يقيسه على ما كان في تاريخ الشعر والشعراء» (17) ولا يهمنا هنا هل حلت المقايسة مشكلة المتنبي أم لا وإنما يهمنا أمران، أولهما أن المقايسة بمنهجها الإنصافي الآخذ بعين الاعتبار ما كان في تاريخ الشعر والشعراء هي امتداد وتطور للموازنة. وثانيهما أن المقايسة بوصفها تطورا للموازنة هي إرهاص أوسع

للنقد الأدبي المقارن بخاصة في مجاله التطبيقي وقد رأينا في الحيثيات السابقة لكتاب "الوساطة" الذي تضمن "المقايسة" خروجا من دائرة الثقافة العربية إلى دائرة الثقافة اليونانية حينما حاول الحاتمي أن يقف على ما أسماه التوافق بين أرسطو والمتنبي.

#### ه- المفاضلة

ظل التفاضل بين الشعراء جزئيا يقتصر في الغالب على معنى يقابل معنى أو صورة تقابل صورة أو بيت يقابل بيتا وذلك منذ عهد الموازنة ومرورا بعهد الوساطة ولم يتغير الحال إلا قليلا في هذا المجال النقدي حتى جاء حازم القرطاجني (18) ثم ابن الأثير الجزري (19) بفكرة "المفاضلة" الكاملة بين الشعراء، فذهب الأول إلى أن المفاضلة أمر تقريبي إذ يكو ن الحكم خاضعا لمعطيات عديدة منها اختلاف أنماط الشعر وطرقه، ومنها اختلاف الأزمنة والأمكنة، ومنها اختلاف أحوال القائلين به وهكذا. وذهب الثاني إلى أبعد من هذا بحيث يمكن للمفاضلة أن تكون مطلقة لا في الشعر المتقارب بل حتى في الشعر الذي تتباعد موضوعاته واعتمد في ذلك على طريقة خاصة به هي "الإحصاء" العددي للمعاني حتى أصبحت عنده «الكثرة العددية هي المقياس في الحكم على تفوق الشاعر »(20) وقدم في هذا المجال تطبيقات عديدة على شعراء من أعصر مختلفة. والمهم في "المفاضلة" هي أنها تقدمت على "الموازنة " و "الوساطة" بأربعة أمور هامة جدا، أولها أن التفاضل تجاوز الجزئية إلى الكلية بحيث لم يبق مقتصرا على المعنى الواحد والصورة الواحدة والبيت الواحد أو القطعة الواحدة في أحسن الأحوال بل أصبح يقابل القصيدة بالقصيدة والديوان بالديوان، وثانيها أن التفاضل يمكن أن يكون بين موضوعات شعرية متباعدة على خلاف ما كان عليه الحال من قبل بحيث يقابل الغرض الغرض نفسه، وثالثها أن التفاضل يخترق الأزمنة والأمكنة بحيث لا يقتصر على شعراء عصر واحد عاشوا في بيئة واحدة ورابعها أن التفاضل أصبح يعتمد على طريقة إحصائية دقيقة جدا ما استخدمها السابقون فيما أعلم. ويضاف إلى هذه الأمور التنبيهات التي وضعها نقد المفاضلة عن الاختلافات المتنوعة بين الشعراء. وبجمع هذه الأمور والتنبيهات إلى بعضها البعض يمكننا أن نقول إن "المفاضلة" كانت إرهاصا أوسع من غيرها للنقد الأدبى المقارن كما يمكننا أن نقول إنه لم يبق بين النقد العربي القديم والأدب المقارن في صورته الحديثة التي نشأ بها في أوربا إلا خطوة تجاوز اللغة القومية.

## ثالثًا - إرهاصات المقارنة في التجميع الإبداعي

عندما انتقل العرب من رواية الشعر إلى تدوينه، نقلوا في البداية الدواوين والمنتخبات دونما تصنيف واضح مثلما تعكسه "الأصمعيات" \* إذ نجد وصف الإبل بلسان عمر بن لحاء التيمي، تليه مرثية جاهلية في بسطام بن قيس الشيباني بلسان عبد الله بن عنمة، تليها قصيدة في وصف الخيل للشاعر عقبة بن سابق الهزاني، تليها رائية لعروة بن الورد ترسم سياسة الصعاليك في العصر الجاهلي<sup>(12)</sup>

وهكذا دواليك، لكن الأمر اختلف تماما ابتداء من القرن الثالث الهجري خاصة في المؤلفات ذات لطابع الانتخابي الذي يمليه الذوق بالأساس وذلك ما سيتضح من خلال النموذجين التاليين:

أ – في "ديوان الحماسة" الذي هو من مؤلفات القرن الثالث الهجري نجد أبا تمام يبوب الكتاب تبويبا دقيقا. ومن سبيل التمثيل نقف عند "باب النسيب" إذ بدأه بنص للشاعر الأموي الصمة بن عبد الله هذا مطلعه:

حِ اَنْتُ إِلَى رَيَا وَ نَفْسُكَ بَاعدت مَزَارَكَ مِنْ رَياً وَشَعْباَكُمَا مَعًا ثُم واصل بنص لشاعر آخر لم يذكر اسمه ، هذا مطلعه

وَنُبِئْتُ لَيْلَى أَرْسَلَتْ بِشَ فِاعَةٍ إِلَى فَهَلاَّ نَفْسُ لَيْلَى شَفيعُها

ثم واصل بنص للشاعر الإسلامي ابن الدمينة، هذا مطلعه:

أما يستفيق الْقَالْبُ إِلاَ أَنْبَرَى لَهُ تَوَهُم صيفً مِنْ سُعَادَ وَمَرْبِع (22)

فمن ريّا في النص الأول إلى ليلى في النص الثاني إلى سعاد في النص الثالث وهكذا دواليك فالمرأة هي محركة الشاعرية والنسيب هو إطاره الشعري، دونما إهمال للمحركة باسمها أو بأوصافها ودونما خروج عن الإطار على مساحة 114 صفحة (\*) إلى غاية انتهاء الباب.

ب- في « مطلع الفوائد ومجمع الفرائد» الذي هو من مؤلفات القرن الثامن الهجري نجد-على غرار ما أصبح شائعا – ابن نباتة المصري يقسم كتابه إلى ثلاثة أقسام ثم يفصل داخل كل قسم بكيفية تلفت النظر. مثلا، عندما جاء إلى القسم الثاني، فصله بدوره إلى أنواع:

- النوع الأول: في المديح، وعرض فيه مبتدعات (هكذا سماها) 15 شاعرا من خارج عصر الاحتجاج اللغوي انطلاقا من مسلم بن الوليد وانتهاء بالشعر الذي قاله بنفسه (23)
  - النوع الثاني: في الأوصاف، وعرض فيه مبتدعات الشعراء أنفسهم (<sup>24)</sup>
  - النوع الثالث: في النسيب والغزل، وعرض فيه مبتدعات الشعراء أنفسهم أيضا (25)
    - النوع الرابع: في الرثاء، وعرض فيه مبتدعات الشعراء أنفسهم كذلك (26)
- النوع الخامس: في الأغراض المختلفة عرض فيه مبتدعات الشعراء أنفسهم دائما في مختلف الأغراض (27)

وهنا يظهر بجلاء أن ما قام به أبو تمام وابن نباتة يختلف اختلافا جذريا عما قام به الأصمعي، إذ نقل هذا الأخير نصوصه دونما نظام يذكر إذا ما استثنينا ذوقه الذي أملى عليه الاختيار بينما نجد عند أبي تمام وابن نباتة النظام قائما بل دقيقا. فهو عند الأول يقوم على الفكرة والإطار من عصر الاحتجاج دونما اهتمام دائم بالشاعر، بينما عند الثاني فهو يقوم على الفكرة والإطار والشاعر من خارج عصر الاحتجاج اللغوي، مع اعتماد قائمة محددة من الشعراء يتكررون من غير استثناء في كل نوع. ولو

لم تكن لغة الكتابة واحدة عند جميع الشعراء المعتمد عليهم في مثل عمل أبي تمام تمهيدا بوصفه الأقدم، وفي مثل عمل ابن نباتة تأسيسا بوصفه يعتمد المقارنة ممارسة بين مجموعة من الشعراء يتكررون في كل الأنواع وبالترتيب نفسه، قلت لولا اللغة لكان مثل هؤلاء من الباحثين المقارنين في المستوى التطبيقي... ومع هذا فقد كان مثل هذين العملين من الإرهاصات الواضحة للمقارنة بوصفها منهجا بخاصة على صعيد التطبيق.

#### رابعا - اكتشاف الآخر من خلال الترجمة

إذا كانت المعرفة أيا كان نوعها و على حاجة إلى الترجمة لتنمو وتتطور من الداخل بلغتها القومية ولتوصل إلى الآخرين ما وصلت إليه بلغاتهم المختلفة بخاصة ذات الصيت منها، فإن الدرس المقارن لهو أحوج وأولى بالترجمة من غيره وذلك من أجل الاكتشاف أولا ولضرورة المقارنة ثانيا. ومن هذا المنظور لم يفت العرب القدامى أهمية الترجمة في تخصصات متعددة ومن لغات متعددة كذلك. وقد بدأت الترجمة باكرا في عصر بني أمية إلا أنها كانت محدودة كما وكيفا واتسعت حين بسطت الدولة العباسية سلطانها فتم نقل الكثير من العلوم والآداب عن الشرق والغرب لاسيما عن الفرس والهند واليونان بواسطة الفهلوية والسريانية واليونانية حتى باتت الترجمة محل نتافس بين كبار خلفاء القرون الذهبية للعصر العباسي (28). ومن غير أن أستعرض – دونما حاجة – كل الذي وقف عليه المهتمون بالترجمة للعصر العباسي القدامي سأقف أمام ما يخدم لب موضوع البحث ويتمثل في تتاول شخصيتين تراثيتين كبيرتين أولاهما مترجمة بامتياز فاتحة بدورها لتيار خاص في الثقافة العربية والثانية قارئة للأعمال المترجمة بامتياز ، فاتحة بدورها لتيار خاص في الثقافة العربية وكلتاهما تدخل ضمن الإرهاصات الممهدة للأدب بامتياز، الحديث، وهما:

## أ- ابن المقفع: المترجم الوسيط بين الثقافات

عبد الله بن المقفع (29) (روزبه بن داذویه) فارسي مجوسي أتقن العربیة ثم اعتنق الإسلام بصري من أعلام النصف الأول من القرن الثاني للهجرة عاش كاتبا مترسلا، كتب لبني أمیة ثم لبني العباس الذین قتله خلیفتهم الثاني أبو جعفر المنصور بسبب ما جاد به قلمه علی الأرجح. ألف الكثیر لكن شهرته قامت علی كتاب "كلیلة ودمنة " المترجم من الهندیة إلی الفهلویة والذي نقله بدوره حسب التحقیق العلمي الحدیث (30) من الفهلویة إلی العربیة التي أصبحت هي اللغة الأصلیة للكتاب بعدما ضاعت أصوله الأولی. وعن نسخة ابن المقفع العربیة ترجم لاحقا إلی اللغات التالیة:

- السريانية الحديثة في القرن 11م
  - اليونانية في القرن 11م
  - الفارسية في القرن 13م

- العبرية في القرن 13م
- اللاتينية القديمة في القرن 13م
- الإسبانية القديمة في القرن 13م

وعن هذه الترجمات نقل إلى معظم اللغات الحية المعاصرة. ومن جملة الخصائص التي أعطت أهمية منقطعة النظير لترجمة ابن المقفع ما نقله الدكتور الإبراهيمي عن العلامة محمد كرد علي في كتابه "كنوز الأجداد" حيث يقول «لم يعرف لمتقدم ولا لمتأخر أن نقل إلى اللسان العربي شيئا في الأدب والعلم لا نحس فيه أثر اللغة المنقول عنها إلا ابن المقفع» (31) ثم أنه أسس لمدرسة منمازة في النثر العربي تعتمد على البراعة في البحث والتحليل وفي سرد القصص وضرب الأمثال معتمدة على الجمل الطويلة المتعانقة التي تخلو من الصناعة إلا ما وقع منها عفوا هذا فضلا عن كونه أصبح وسيطا معرفيا بين ثقافات مختلفة.

ومن كانت هذه أو صافه، فحتى وإن عده التاريخ أديبا مترجما، فهو إلى مجالات المقارنة أقرب لأنه أتقن ثقافتين بلسانيهما وطوع إحداهما للأخرى وفتح أفقا عالميا بمنجزه الكامل.

#### ب- الجاحظ: المفكر المقارن

أبو عثمان عمر بن بحر الجاحظ<sup>(32)</sup> قلم العربية والعرب. قلم العربية لأنه أعطاها أعظم ما يمكن أن يقدمه مفكر للغته من علوم عصره، وقلم العرب لأنه دافع بقوة واقتدار عن أمته أمام الهجمات الشعوبية التي عاصرها. وبرغم شهرة أساتذته من أمثال أبي عبيدة مَعْمَرْ بن المثنى والأصمعي وأبي زيد الأنصاري والأخفش وأبي إسحاق إبراهيم النظام إلا أن جل علمه جاء من قراءاته الخاصة لاسيما مما ترجم في عصره وقبله، وتظهر ثقافته الناتجة عن المنقول من الثقافات الأجنبية في موقفه من الترجمة وفي رده على الشعوبية.

بالنسبة لموقفه من الترجمة فهو يحدد مواصفات المترجم حيث يقول «لابد للترجمان من أن يكون بيانه في نفس وزن علمه وفي نفس المعرفة، وينبغي أن يكون أعلم الناس باللغة المنقولة والمنقول إليها، حتى يكون فيهما سواء وغاية» (33) ورغم تحفظاته على وجود المترجم المثالي بحكم تجاذب اللغتين في لسانه وعسر العلم المترجم أحيانا (34) ورغم اعتراضاته على ترجمة الشعر إذ يـقول: «والشعر لا يستطاع أن يترجم ولا يجوز عليه النقل» (35) إلا أنه حدد معالم المترجم الناجح في البيان الرفيع مضافا إلى العلم الدقيق باللغتين، وليس ببعيد أن تكون هذه أهم أوصاف المترجمين الذين عاصروه وقد أخذ معظم علمه بثقافات الأمم الأجنبية من ترجماتهم. وبالنسبة لموقفه من الشعوبية فقد ظهرت في مقارعته لحججهم ثقافته الأجنبية الناتجة عن قراءة المترجم من الأعمال كما ظهرت نزعته إلى المقارنة من خلال معالجته للعديد من قضايا الصراع كالخطابة والشعر والحرب وغيرها. ومن باب التمثيل على نزعته إلى المقارنة وهو في

حلبة الصراع الشعوبي، أورد بعض ما جاء "في كتاب العصا" (36) إذ يقول: «ونبدأ على اسم الله بذكر مذهب الشعوبية ومن يتحلى باسم التسوية وبمطاعنهم على خطباء العرب....» (37).

وبعد أن يعدد بعض هذه المطاعن كالارتكاز على العصا أو ما يحل محلها، يواصل و «قالت الشعوبية ومن يتعصب للعجمية. القضيب للإيقاع، والقناة للبقار، والعصا للقتال والقوس للرمي. وليس بين الكلام وبين العصا سبب، ولا بينه وبين القوس نسب...»(38) ثم يضيف عارضا أراء الشعوبية: «قالوا: والخطابة شيء في جميع الأمم، وبكل الأجيال إليه أعظم الحاجة، حتى أن الزنج مع الغثارة ومع فرط الغباوة، ومع كلال الحد وغلظ الحس وفساد المزاج، لتطيل الخطب، وتفوق في ذلك جميع العجم»<sup>(39)</sup> ثم يعمق العرض أكثر بالإحالة على مصادر البلاغة عند الشعوبية، فيضيف: «قالوا: ومن أحب أن يبلغ في صناعة البلاغة، ويعرف الغريب، ويتبحر في اللغة، فليقرأ كتاب كَاْروْنْد (\*) ومن احتاج إلى العقل والأدب، والعلم بالمراتب والعبر والمثلات، والألفاظ الكريمة، والمعانى الشريفة، فلينظر في سير الملوك. فهذه الفرس ورسائلها وخطبها، وألفاظها ومعانيها. وهذه يونان ورسائلها وخطبها وعللها وحكمها، وهذه كتبها في المنطق التي قد جعلتها الحكماء بها تعرف السقم من الصحة، والخطأ من الصواب، وهذه كتب الهند في حكمها وأسرارها، وسيرها وعللها. فمن قرأ هذه الكتب، وعرف غور تلك العقول، وغرائب تلك الحكم، عرف أين البيان والبلاغة، وأين تكاملت تلك الصناعة»(40) وبعد أن يفند مزاعم هذه الأطروحة الشعوبية بتحليل ثقافات الأمم المناوئة حضاريا للعرب (41) الفرس والهند واليونان – يقدم طائفة من أخبار العرب القدامي مشفوعة بأشعارهم الدالة على تفوقهم، ثم يعلن فاصلا «ونحن- أبقاك الله إذا ادعينا للعرب أصناف البلاغة من القصيدة والأرجاز، ومن المنثور والأسجاع ومن المزدوج وما لا يزدوج، فمعنى العلم أن ذلك لهم شاهد صادق .....»(42). وهكذا كان الجاحظ يعرض القضية بالمنظور الشعوبي ثم يرد عليها بالمنظور العربي منتصرا لثقافته دونما أن يكون معاديا للثقافات التي ردّ على أصحابها. ولعل هذا ما جعل الدكتور أحمد طاهر مكى يقول عنه «كان الجاحظ الوحيد من بين علماء عصره الذي تقع بين فكره على بعض الملامح التي يمكن أن تدخل في نطاق الأدب المقارن إذا فهمناه على نحو واسع، وكخطوة أولى قبل أن تحكمه المناهج، وترتفع به من الذاتية الخالصة إلى الموضوعية المقننة»(43) وهذا ما يجعلنا لا نتحدث عن إرهاصات المقارنة في كتابات الجاحظ بل عن مقارنة خاصة لها معاييرها التي أوحت بها ظروف العصر وثقافته ولها رؤيتها الخاصة التي لا ترقى إلى مستوى المنهج الحديث ولا تتحدر إلى اللامنهج. وما كان الجاحظ إلا قارئا منمازا للترجمة ذات الصبغة الأدبية كما انماز غيره(\*) بقراءة ترجمات مغايرة في تخصصات أخرى أنقذت تراث الإنسانية إذ «لم يكن ما أنقذه العرب من ثقافات ليحفظ في المتاحف والأقبية بعيدا عن النور والهواء. كلا، إن كل ما أنقذوه من الفناء قد خرجوا به من عالم النسيان والتعفن وبعثوا فيه حياة جديدة وجعلوه في متناول كل راغب عن طريق الترجمة»(44) ومن هذا نرى أن الأرضية التي تقوم عليها المقارنة -أي معرفة ما كتبت الحضارات الأخرى - كانت قائمة، وإن

لم تهتد إلى مناهج المقارنة بدقة فقد حفظت أسس المعرفة التي أصبحت موضوعا لهذه المناهج عندما قامت.

#### خامسا - اكتشاف الآخر من خلال الرحلات

من بين ما يهدف إليه الأدب المقارن اكتشاف الآخر وتشكيل صورة معينة عنه، ولعل هذا ما جعل الدول الحديثة تتشئ وزارات للسياحة من بين اهتماماتها ولو بطريقة غير مباشرة، السعي إلى نشر التبادل الثقافي بمختلف أوجهه (45)، ولعله أيضا هو الذي كان وراء أدب الرحلات في الحضارات القديمة والذي ارتبط بالجغرافية والتاريخ والسياسة والتجارة وما يجري هذا المجرى (46) ولهذا لم يقتصر أدب الرحلة على أمة دون أخرى. وقد بدأ هذا النشاط باكر ا في الحياة العربية، إذ ورد في أخبار الجاهليين «قصص عن الأسفار وعن مشقات السفر وعن الأهوال التي كان يلاقيها المسافرون في ذلك العهد... وقد رصع بأبيات من الشعر وبقصائد أحيانا» (47) كما جاء في الكثير من مقدمات قصائدهم المركبة، وكما نص عليه القرآن الكريم صراحة حين تناول الرحلات القرشية صيفا وشتاء (48).

وما نتج عن هذه الرحلات التي نص عليها أدب الجاهليين أولا ثم القرآن الكريم ثانيا، هو اكتشاف العرب للأمم المجاورة لشبه جزيرتهم، وقد توسع هذا الاكتشاف أكثر فأكثر مع الفتوحات الإسلامية التي رحلت بالدين الإسلامي إلى آسيا وافريقيا وأوربا كما رحلت أيضا إلى هذه القارات باللغة العربية وثقافتها. ومن جراء التطور العظيم الذي عرفته الحضارة العربية الإسلامية في القرون التالية للفتح تطورت الرحلة كذلك وأنتجت أدبها الخاص الذي أصبح جنسا فنيا قائما له بواعثه الدافعة إليه. ومن أهم هذه الدوافع يمكن إحصاء الدافع الإداري، والدافع التجاري، والدافع العلمي، والدافع الديني، ودافع المغامرة الذي يجمع هذه الدوافع بعضها أو كلها. فالدافع الإداري كان بسبب جمع الخراج والجزية من أقاليم الممالك الإسلامية المترامية في القارات هنا وهناك وممن برع في هذا خاصة في القرن 10م/4ه ابن خرداذبة واليعقوبي و قدامة والبلخي (49) والدافع التجاري كان بسبب تبادل المحاصيل المحلية بما ينتج من بضائع نادرة خارج بلاد الإسلام في أبعد مناطق إفريقيا وآسيا وأوربا حيث يوجد الفرو والعاج والحرير وما إلى ذلك وقد عبرت عن هذا النوع من الرحلة بطريقة أسطورية رائعة حكاية " السندباد" من حكايات " ألف ليلة وليلة" وممن برع في هذا ياقوت صاحب "معجم البلدان" الذي بدأ رحلاته الأولى تاجرا ثم أنهاها علما من أعلام الجغرافية (50). والدافع العلمي كان بسبب التحصيل العميق لما هو قائم من المعارف والبحث عما هو غير قائم بغية التأليف فيه، وممن برع في هذا الشاعر أبو دلف بن المهلهل في القرن10م الذي رحل إلى بلدان شبه القارة الهندية وما جاورها وكتب «عجائب البلدان» والمسعودي الذي زار معظم البلدان المعروفة في عصره وكتب «مروج الذهب» والبيروني الفيلسوف الفلكي الرياضي الذي زار الهند وكتب «تاريخ الهند» وأبو عبيد البكري الأندلسي الذي زار الشرق والغرب وكتب «المسالك

والممالك» وأبو حامد الغرناطي الذي زار بدوره الشرق والغرب وكتب مؤلفين كبيرين هما «كتاب المعرب عن بعض عجائب المغرب» و «تحفة الألباب ونخبة الإعجاب» (51). والدافع الديني كان سببه أداء فريضة الحج إلى بيت الله الحرام بمكة المكرمة وزيارة المسجد النبوي الشريف بالمدينة المنورة، وزيارة الأقصى المبارك أحيانا، وممن برع في هذا ابن سعيد المغربي وقبله أبو الحسن محمد بن أحمد بن جبير، الشاعر الزاهد المتصوف الذي رحل من الأندلس إلى البقاع المقدسة كذا مرة أيام صلاح الدين الأيوبي، وقد اشتهر برحلته المعروفة بـ «رحلة ابن جبير» (52) ودافع المغامرة كان سببه الكثير من الدوافع السالفة فقد ينطق الرحالة حاجا ويعرج تاجرا ويواصل متعلما وعالما وهكذا دواليك وممن برع في هذا دونما منازع شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله الطنجي المعرف بابن بطوطة الذي طاف ببلاد المسلمين وزار معظم بلدان آسيا وأوربا وإفريقيا فحج ومارس مهنا وتزوج وذلك في ثلاث رحلات غطت مساحة ربع القرن الرابع عشر الميلادي ( من 1354 إلى 1377). ورغم تضبيعه للمذكرات التي سجلها في أسفاره إلا أنه استطاع أن يملي كتابه «تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار» (63) المعروف برحلة ابن بطوطة. ونظرا لقيمة هذه الرحلة في حقل الثقافة الإنسانية الموسوعية، فقد نالت اهتماما منقطع النظير من لدن المستشرقين والمترجمين وذلك انطلاقا من القرن 18 م وطيلة القرنين 19 و 20 م فترجمت الي لغات عدة منها الإنجليزية والفرنسية والإيطالية والبرتغالية والتركية (63).

وما نقف عليه في خاتمة هذه الدراسة هو أن التراث العربي القديم بخاصة في مجالات الدرس اللغوي والنقد الأدبي والترجمة إلى اللغة العربية والرحلات والتجميع الأدبي يقدم صورة واضحة عن إرهاصات متقدمة للأدب المقارن، وقد وصلت هذه الإرهاصات إلى مستوى المقارنة التطبيقية أحيانا دونما منهج دقيق، وهذا ما يجعل كل باحث منصف يلتفت التفاتة علمية إلى هذا المنجز العربي القديم حتى تكون له مكانته في تاريخ التطور الأدبي والنقدي الذي أدى إلى تأسيس الأدب المقارن الحديث.

وفي الختام أقول، ربما يتساءل سائل: لِمَ لم تؤد تلك الإرهاصات الواسعة إلى نشأة أدب مقارن عربي بخاصة أن مثيلاتها في أوربا أدت إلى نشأة هذا الحقل المتميز عن غيره من الحقول؟ وللإجابة عن ذلك يمكن القول إنه ما كان للأدب المقارن أو غيره من المعارف أن ينشأ في ظل توقف الحضارة العربية الإسلامية عن العطاء طيلة قرون متتالية لعوامل كثيرة ليس هذا مجال عرضها.

## الهوامش والمراجع

<sup>\* -</sup> من بين أهم المقارنين العرب الذين أشاروا إلى وجود إرهاصات مقارنة في النراث العربي القديم - د. طاهر أحمد مكي ،و د. عبد الحميد إبراهيم و د. عبد المجيد حنون...

<sup>1--</sup>تاريخ الأدب العربي -د.عمر فروح- دار العلم للملابين -بيروت- الطبعة الرابعة -1981- الجزء الأول ص 123

<sup>2- -</sup> المرجع السابق -الجزء 1- ص 185

<sup>3-</sup> نفسه - الجزء 1 - ص 217

<sup>4-</sup> ا لمولد في العربية -د.حلمي خليل-دار النهضة العربية -بيروت 1405ه/1985م -ص240

```
5 - اقتراح في علم فصول النحو الإمام الحافظ جلالا الدين عبد الرحمان بن أبي بكر تحقيق محمد حسن إسماعيل الشافعي -منشورات محمد علي
                                                                                                                         يبيضون –
                                                                       دار الكتب العلمية حيروت لبنان-ط1- 1418ه/1998م-ص33
                    6 ينظر: في الأدب المقارن حراسات نظرية وتطبيقية حـ طاهر أحمد مكي حار الفكر العربي /ط4 1420هـ/1999م/ص7 وما بعدها
  7 ينظر : دراسات في النقد الأدبي من الجاهلية حتى نهاية العصر الأموي -د عبد القادر هني - ديوان المطبوعات الجامعية ⊣لساحة المركزية بن عكنون -
                                                                                           الجزائر - 1995 - ص21 وما بعدها
                                                                                                       8- لمرجع السابق - ص 07
                                                                                                                  9 -نفسه -ص27
                                  10- تاريخ النقد الأدبى عند العرب -د. إحسان عباس -دار الثقافة /بيروت / لبنان 1398هـ/ 1978م /ط2 - ص51
                                           * ينظر طبقات فحول الشعراء -محمد بن سلام الجمحي -تحقيق محمود محمد شاكر -دار المعرف بمصر
                                                                               11 -- تاريخ النقد الأدبي عند العرب /د. إحسان عباس ص79
                                                                                                                  12 - نفسه ص
                                                                                  * ينظر: الموازنة بين الطائبين - الحسن بن بشر الأمدى
                                                                13--ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب - د. إحسان عباس - 147-152
                                                                                                        14- المرجع السابق -ص157
      15- ينظر: الأدب المقارن - د. محمد رمضان الجربي - منشورات 2002 ELGA فاليتا / مالطا - شركة دار الهدى للطباعة والنشر - ص63 -64
                                                *الوساطة بين المتنبى وخصومه - تأليف القاضى على بن عبد العزيز الجرجاني دار القلم- بيروت
                                                              16- ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب -د. إحسان عباس ص 252 وما بعدها
                                                                                                       17- المرجع السابق - ص317
          18- ينظر: منهاج البلغاء وسراج الأدباء –حازم القرطاجني –تقديم وتحقيق محمد الحبيب بن خوجة – دار الكتب الشرقية –تونس 1966– ص374
19- ينظر : المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر – تحقيق وتعليق الشيخ كامل محمد عويضة – منشورات محمد على بيضون – دار الكتب العلمية –
                                                                    بيروت / لبنان ط1-1419ه/1998م المجلد الثاني حص 347 وما بعدها
                                                                             20- تاريخ النقد الأدبي عند العرب - د. إحسان عباس - 20
   21- الأصمعيات – اختيار الأصمعي – تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون – دار المعارف بمصر – ط2 1964 من ص24 إلى ص47
                      22- ديوان الحماسة – اختيار أبي تمام – شرح العلامة التبرزي – دار القلم – بيروت / لبنان – الجزء الثاني من ص 59 إلى ص62
                                                                        * باب النسيب في المرجع السابق يبدأ من ص59 وينتهي في ص173
     23- ينظر: مطلع الفوائد ومجمع الفرائض - ابن نباته المصري - تحقيق د. عمر موسى باشا - مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق -1972م/ 1392هـ
                                                                                                      من ص164 إلى ص227
                                                                                           24- المرجع السابق من ص228 إلى ص 283
                                                                                                  25- نفسه من ص284 إلى ص 326
```

صفحة \_\_\_\_\_\_

26- نفسه من ص 327 إلى ص352

27 - نفسه من ص 353 إلى ص382

```
28- ينظر: الآداب العربية في العصر العباسي الأول -د. محمد عبد المنعم خفاجي- دار الجيل بيروت /ط1-1412ه/1992م-ص53 وما بعدها
```

29- بنظر: تاريخ الأدب العربي -د. عمر فروخ - ج2- ص51 وما بعدها

30- ينظر: كليلة ودمنة - تحقيق وتنقيح د. عبد الوهاب عزام - تصدير د. أحمد طالب الإبراهيمي - الشركة الوطنية للنشر والإشهار/ الجزائر

دار الشرق /بيروت - 1973 - 29

31- المرجع السابق -ص10

32- ينظر: تاريخ الأدب العربي - د.محمد فروخ - ج2 ص 303 وما بعدها

33- الحيوان - الجاحظ - تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون - القاهرة - ص76

34- ينظر: المرجع السابق ص77

35– نفسه ص74

36- البيان والتبيين - الجاحظ تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون - مكتبة الخانجي - القاهرة - ط5- 14705ه/ 1985م - الجزء الثالث ص

37- المرجع السابق ص6

38– نفسه ص 12

39- نفسه ص 13

\* كاروند : فارسية مكونة من كلمتين ، كار : صناعة // وند : المديح والثناء

40- نفسه ص

41- نفسه ص 27 وما بعدها

42- نفسه ص 29

43- في الأدب المقارن - د. طاهر أحمد مكى -ص 12

\* مثل حنين بن إسحاق وابن نديم و ابن سينا ....

44 شمس العرب تسطع على الغرب- زغريد هونكه - نقله عن الألمانية فاروق بيضون وكمال دسوقي - منشورات دار الآفاق الجديدة -

ط5- 1401ه/ 1981م - ص 378

45- ينظر : الآداب المقارنة - د. محمد التو نجى - دار الجيل - ط1- 1416ه/ 1995م -ص 33

46 ينظر: فنون الأدب العالمي -د. نبيل راغب - الشركة المصرية العالمية للنشر طون جمان ط2- 1966 - ص23

47 المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام - د. جواد علي - دار العلم للملابين - بيروت / مكتبة النهضة - بغداد ط2- 1978 - الجزء الثامن ص 373

48 ينظر: القرآن الكريم - سورة قريش

49 ينظر. مقدمة « تحفة النظار في غرائب الأمصار ، وعجائب الأسفار » لابن بطوطة ، بقام فؤاد أفرام البستاني - دار المشرق / بيروت

ط6 / 1974 - ص189

50 المرجع السابق - ص190

51- نفسه – ص191

52- ينظر: رحلة ابن جبير - دار التحرير والنشر القاهرة - 1968

53- ينظر : رحلة ابن بطوطة : تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار - الشركة العالمية للكتاب - دار الكتاب العلمي - الطبعة الأولى -1991م

54- ينظر: أدب الرحلة في التراث العربي - د. فؤاد قنديل - مكتبة الدار العربية للكتاب - يوليو 2002- ص494

# السوسيوالسنية والبسيكوالسنية دعامتان أساسيتان لتعليمية اللغات

مجاهد ميمون أستاذ مساعد قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة



#### توطئة:

إن السمة الغالبة على علوم العصر ترتبط أساسا بالتداخل بين أنشطتها، فما من علم تخوضه إلا ووجدته يتداخل مع علوم وأنشطة أخرى يستمد منها قدرا أكبر من خصوصياته، لدرجة عدم التمكن من وضع حد فاصل أو استقلالية يتميز بها عن غيره، وذلك عكس وقت سابق كانت فيه العلوم محددة المعالم والتعريفات، واضحة في حدودها التقليدية. ولعل ميدان التعليمية تجسيد واضح لهذا التداخل، إذ تتجاذبه معالم أنشطة متعددة، تتداخل فيما بينها، مستمدة أساسا من اللسانيات وعلم النفس وعلم الاجتماع، مجسدة أساسا في السوسيوألسنية والبسيكوألسنية التي لا غنى للتعليمية عنهما.

إن الخوض في مجال التعليمية يفرض على الباحث الانطلاق والاتكاء على هذين النشاطين سلفا، لأنه بهما تتضح معالمها أكثر، وتتبلور نتائجها بطرق أحسن، خاصة وأن الأمر مرتبط بالفرد من جهة والجماعة من جهة أخرى، ومنهما معاحين تفاعلهما داخل بيئات مختلفة.

إن الاهتمام بهذين النشاطين شكل تحولا كبيرا في حقل الدراسات اللغوية من جهة، وثورة أكبر في مجال البحث في التربية والتعليم من جهة أخرى، حيث أمد هذا الاهتمام هذا المجال من الدرس الباحثين بآليات جديدة في التعامل مع اللغة، انطلاقا من خصوصياتها الفردية والاجتماعية. كما ساهم في الإجابة على أسئلة كثيرة طالما أرقت المهتمين بالمجال اللغوي والمجال التعليمي؛ خاصة تلك المتعلقة باكتساب اللغة وتعلمها من طرف الأفراد، وتأثير البيئة وطبيعة المجتمع في هذه العملية، ثم إن الأمر الأكيد هو إن طبيعة العمل التطبيقي الذي اتسم به هذان العلمان كانت له الآثار الإيجابية، كونه أدى إلى مناقشة مستفيضة لبعض القضايا النظرية، خاصة تلك المتعلقة باللغة في حد ذاتها، من حيث كونها مؤسسة اجتماعية مجسدة فرديا؛ وساعد في ترقية وتطوير العملية التعليمية التي استندت على هذا العمل، فاستطاعت بذلك أن تصل إلى نتائج باهرة في هذا المجال.

## 1) . السوسيوألسنية :

## 1 . التأسيس والمفهوم:

المعروف أن محاضرات دو سوسير قد أرست دعائم منهج صارم في دراسة اللغة، ركز على ضرورة دراستها دراسة وصفية، لذاتها ومن أجل ذاتها، انطلاقا من التعامل معها على أساس أنها بنية أو نظام يستحيل دراسة اللغة خارجه. وعلى الرغم مما تركه هذا التحول المعرفي والمنهجي من أثر إيجابي على مستوى التأثير في الدرس اللغوي بعد ذلك . تجسد في ظهور حلقات ومدارس، انطلقت من المفاهيم والآليات التي وضعها دو سوسير، والتي رآها الأنسب لدراسة اللغة، بعيدا عن المعيارية . إلا أنه سرعان ما ظهرت آراء وتوجهات أبرزت مجموعة من التحفظات في شأن ما جاء به، خاصة على مستوى بعض

المفاهيم مثل البنية والنظام وإغفال كل ما هو خارج عنها، ومستوى بعض الثنائيات التي قال بها دو سوسير، ومنها على وجه الخصوص ثنائية اللسان/كلام، وثنائية سانكروني/دياكروني.

وللتذكير فإن دوسوسير جعل من اللسان الأساس في تحليله انطلاقا من أن "اللسان وحده يبدو من بين كل الثنائيات قابلا لأن يحدد بشكل مستقل" كونه كلا في حد ذاته ومبدأ من مبادئ الانتظام. ودعا إلى الفصل بعناية بينه وبين الكلام، على أساس أن هذا الفصل هو فصل بين ما هو اجتماعي عما هو فردي من جهة، وما هو جوهري عن كل ما هو ثانوي ونوعا ما عارض من جهة أخرى. واللسان عنده ليس وظيفة المتكلم، إنما هو المخزون الموجود معه. لذلك كان نقيضا عن الكلام الذي هو فعل فردي يرتبط خاصة بالإرادة، لذلك يعتبره " الثروة المختزنة بواسطة ممارسة الكلام وهي ثروة موزعة بشكل غير متكافئ، إنه ثروة باطنة وخفية ومستورة لا يفصح عنها إلا الكلام، وهو أيضا نسق نحوي أي نظام من العلاقات والقواعد والأشكال موجود بالقوة لا بالفعل في دماغ كل فرد. ومعنى ذلك أنه موضوع مجرد غير قابل للإدراك بشكل مباشر، إذ لا ينقاد للملاحظة بسهولة ولا يتأتى إلا بواسطة التفكير ".2

إضافة إلى ذلك ركز على خاصيتي السانكرونية والدياكرونية، فرأى أن الطريقة الأنسب لدراسة اللسان تكمن في المعطى الآتي التزامني المنسجم أكثر مع الوصفية، فليس بالإمكان الحديث في نظره عن اللسان، ولا عن علم موضوعه اللسان إلا كان ذلك خارج السياق التطوري التاريخي الدياكروني. "فاللسان نسق كل أجزائه يمكن ويجب اعتبارها في تلاحمها السانكروني" فحسبه لا نستطيع تصور منهج، ولا وضع مفاهيم ولا آليات للتحليل اللساني، إلا إذا انطلقنا من السانكرونية حين التعامل مع الظاهرة اللسانية بعيدا عن كل ما هو تطوري تاريخي." والسانكرونية هي العناصر اللسانية منظورا إليها في ذاتها وفي سكونيتها ،أي خارج إطار الزمن. فمفهوم السانكرونية يبدو محورا تتظيريا إذ لايمكننا. فيما يتعلق بالتحليل. وضع منهج ولا صياغة تعريفات إلا بعدما نتموقع على المستوى السانكروني." وفي هذا السياق يربط دو سوسير كل التغيرات التي تطرأ على اللسان بالكلام ويرى أنه طالما تعلقت بالأفراد لن نستطيع دراستها وعلينا أن ننتظر حتى تتجلى في اللسان لنقوم بتحليلها، لذلك يرى أن "الوجه الدياكروني في اللسان لا يتأتي إلا بواسطة الكلام." أ.

رغم أن هذه المفاهيم أحدثت تحولا لا يستهان به في الجانبين المنهجي والفكري، إلا أن هناك ثلة من العلماء رأت أن اللسانيات البنوية كانت قاصرة في توجهاتها النظرية والمنهجية، وبعض الآليات التي قدمتها في التحليل اللساني، على أساس أنها أغفلت الجانب المرتبط بالكلام الذي هو المجال الخصب لدراسة الاختلافات والتنوعات داخل المجتمعات اللسانية وفي ما بينها؛ كذلك رأت هذه المجموعة أنه من غير المعقول إغفال البنية الاجتماعية أثناء الخوض في البنية اللسانية .كما لم تسلم بفكرة الارتكاز على الدراسة السانكرونية حين تحليل اللسان، وجعل كل ما هو تاريخي ودياكروني مرتبط بالكلام وحده.

نتيجة لهذه التحفظات سيبدأ في التبلور ما سيعرف لاحقا بالسوسيوألسنية، والتي ستحاول أن تقدم بعض الإجابات على بعض التساؤلات والتحفظات التي بقيت مبهمة في لسانيات دو سوسير، ورغم

ظهورها كنشاط قائم بذاته إلا أنها ستبقى شديدة الصلة باللسانيات؛ لذلك كله نجد أن أحد رواد هذا العلم وأحد مؤسسيه يقول متحدثا عن السوسيوألسنية في سياق تعريضي "لا يتعلق الأمر ها هنا إلا باللسانيات"6. وكان يقصد من وراء ذلك أن اللسانيات الحقة إنما هي السوسيوألسنية، وعلى أساس ذلك سيتخذ موقفا سلبيا من الذين استمروا في التقيد بالتقليد السوسيري. فبالنسبة له أكثر هؤلاء "لا يهتمون البتة بالحياة الاجتماعية، هم يعملون داخل مكاتبهم.. ويصرون على عرض الوقائع اللسانية بربطها بوقائع لسانية أخرى، ويرفضون كل تفسير مبني على معطيات خارجية مأخوذة من الظاهرة الاجتماعية." وهو بنلك يدعم رأيا طالما رأى أن المجال الأنسب لدراسة اللسان هو المجتمع. والواقع أن هذا الطرح الاجتماعي للغة لن يجد طريقه إلا في نهاية القرن الماضي، نتيجة تلاحم اللسانيات مع الأنشطة الأخرى، ومن بينها علم الاجتماع، وكان نتيجة هذا التلاحم ظهور هذا النشاط الجديد الذي عرف بعلم الاجتماع اللغوي أو ما اصطلح عليه بالسوسيوألسنية، هذا العلم الذي لم تحصر حدوده ولا مجالات اهتماماته حتى الآن، الأمر الذي جعل تقديم مفاهيم وتعريفات واضحة له بالأمر المعقد نتيجة تجاذب وتباين آراء المهتمين به.

إن الأمر المعروف والأكيد هو أن هذا العلم لم يتبلور بصورة نهائية، إلا نتيجة مجموعة من التراكمات المعرفية التي ساهمت في أوقات مختلفة في تهيئة الأرضية المناسبة له. ولعل أول خطوة يمكن ذكرها في هذا السياق هي إسهامات أنطوان مييه، والتي تأخذ أهميتها انطلاقا من معاصرته لدو سوسير ذكرها في هذا السياق هي إسهامات أنطوان مييه، والتي تأخذ أهميتها انطلاقا من معاصرته لدو سوسير من جهة، ومعارضته لبعض آرائه المرتبطة بالجانب الاجتماعي من جهة أخرى.فقد أشار في كتاباته المتعددة إلى الطابع الاجتماعي للغة، جاعلا منها ظاهرة اجتماعية، متأثرا في ذلك أيما تأثير بالعالم الاجتماعي إميل دوركهايم، مسلما بأمور كثيرة أوردها هذا العالم. لذلك انطلاقا من نشر محاضرات دو سوسير أوضح صراحة اختلافه معه، حيث قال في هذا السياق بفصله التغير اللساني عن التغيرات الاجتماعية التي يرتبط بها، فإن دو سوسير يبعده عن الواقع ويحيله إلى تجريد غير مفهوم حقيقة. "9 ثم السانكرونية والدياكرونية في مجال دراسة اللسان، ولم يقبل تركيزه على دراسة اللغة لذاتها ومن أجل ذاتها، ولا تركيزه على نظام البنية والنظام وإقصاؤه لأي عامل خارجي قد يؤثر فيها لذلك كانت كل محاولاته تدفع الي ضرورة ربط اللساني بالاجتماعي. ولقد أقر ذلك صراحة بقوله "لما كان اللسان ظاهرة اجتماعية عن التغيراللغوي إنما هو التغير الاجتماعي" فكان بذلك من الأوائل الذين لمحوا ضمنيا إلى نلك العلاقة عن التغيراللغوي إنما هو التغير التي ستتجسد فيما بعد فيما سيعرف بالسوسيوألسنية.

بعد أطروحات مييه، كان لأراء برنشتاين الإنجليزي المتخصص في علم الاجتماع التربوي الدور الأبرز في إبراز تلك العلاقة بين ما هو لساني وماهو اجتماعي، أثناء بحثه في أسباب الفشل الدراسي عند المتمدرسين. ولعله من أول العلماء الذين أخذوا بعين الاعتبار الإنتاج اللساني الواقعي في علاقته مع

الوضعيات الاجتماعية. ولعل أهم الآراء التي جاء بها، كانت محاولته إبراز ما للوسط العائلي الذي ينشأ فيه الطفل وضعيته الاجتماعية من أثر في عمليته التعليمية. إذ يرى أن عملية التعلم تتأثر بالعائلة التي ينشأ فيها الطفل، وأن السلوكات اللسانية تتحدد بالبنية الاجتماعية. لكن رغم ما قدمه برنشتاين من آراء في المجال التربوي والتعليمي ومحاولات تقديم مساهمات في السوسيوألسنبة إلا أنه سرعان ما خفت اسمه لعدم فاعلية آرائه. لكنه مع كل ذلك سيساهم في تسريع خطوات هذا المجال من الدرس.

واذا شكلت هذه الملاحظات العلمية إرهاصات لهذا العلم، فإن ظهوره سيرتبط بظروف اجتماعية ستتعكس أساسا على الجوانب المعرفية المرتبطة بهذا النشاط. وشكلت فترة الستينات والسبعينات وتناقضاتها الاقتصادية والاجتماعية التي عرفتها الولايات المتحدة حافزا ودافعا مهما لتبلور هذا النشاط، إذ إن المنظومة الفكرية ستتأثر أيما تأثير بهذه الظروف. ونتيجة هذه التتاقضات سيعرف المجتمع الأمريكي أوضاعا اجتماعية جديدة ، وصراعا فكريا وقيميا واسعا، وستتأثَّر الطبقات العمالية والمهاجرين بالوضع الاقتصادي المزري وسيتلقى الحلم الأمريكي ضربة قاسية . نتيجة هذه التناقضات ستطفو إلى السطح مشاكل ترتبط بالاندماج والتعليم، وسيعاد الاهتمام باللغة من جديد، انطلاقا من أنها تلعب دورا هاما في الاختلافات الاجتماعية، كما تبينها المشاكل والصعوبات الدراسية التي يعانيها الأطفال في الأوساط الفقيرة. ونتيجة ذلك سيستنتج أن اللغة من وسائل الترقية في إطار النمو الاجتماعي المخطط؛ وسينظر إلى أن الهياكل اللسانية هي القاعدة الأساسية لأي تطور اقتصادي. وستقوم الحكومة الفدرالية في وضع سياسة اجتماعية تطمح إلى الإدماج الدراسي للأقليات اللسانية. وستوكل المهمة لمجموعة من الباحثين والمهتمين للمساعدة على إيجاد حلول مناسبة للمشاكل المرتبطة باللغة والمتأثرة بالأوضاع الاجتماعية المزرية؛ ومن هؤلاء ويليام لابوف الذي سيبدأ البحث في أسباب صعوبة تعلم القراءة عند الأطفال السود. وهيمس الذي سيبحث في الآليات والمجتمعات اللسانية وعلاقتها بالأفراد والبنية الاجتماعية. حتى فيشمان سيتطلع إلى تعليم نوعيات لسانية متعددة لمجموعة من المهتمين بذلك. وسيقتنع الثلاثة بأن اللسانيات البنوية ومعها التوليدية والتحويلية قد فشلت فشلا ذريعا في حل مشاكل التعلم والاكتساب عند الأطفال. لذلك صار لزاما الالتفات إلى السياق الاجتماعي. يقول أحدهم "سيبني مكان هندسي يلتقي فيه ورثة العادات الأكثر قدما مثل اللسانيات الأنثروبولوجية كهيمس وعلم اللهجات الاجتماعي مثل لابوف وأخصائيين في التجربة والتحليل الاجتماعي، علماء النفس، علماء الاجتماع، حتى علماء التخطيط. وستظهر من جديد بحوث قديمة كان الاهتمام فيها بدول العالم الثالث.. لجعلها متناسبة مع المستجدات الخاصة بالولابات المتحدة الأمريكية. $^{10}$ 

وسط هذه الظروف سيحاول مجموعة من العلماء وعلى رأسهم ويليام برايث من تحديد إطار خاص لهذا العلم، انطلاقا من جمع أهم الآراء الواردة في سياقه، من خلال عقد ملتقى علمي، ضم علماء مهتمين بهذا المجال وكانت غايتهم إرساء معالم واضحة لهذا العلم، انطلاقا من التركيز على اللغة والمحتمع. ورغم أن برايث سيعترف بصعوبة وضع تعريف دقيق للسوسيوألسنية إلا أنه سيحاول على

الأقل إبراز أهم أدوارها. يقول في هذا الشأن: "من بين الأدوار التي تضطلع بها السوسيوألسنبة هو إبراز أن التباين والاختلاف اللساني ليس حرا ولكنه مرتبط بالاختلافات الاجتماعية." أ. ولعل أهم رأي جسد مساهمة برايث في هذا المجال ، كان تركيزه . أثناء محاولة إجابته عن العناصر المؤثرة في الاختلاف والتباين اللساني . على ثلاثة عناصر أساسية هي: الهوية الاجتماعية للمتحدث والهوية الاجتماعية للمستقبل والسياق.

الأكيد أن هذه النواة التي ستتشكل ستجد لها صدى في أوروبا وانطلاقا من الاطلاع على البحوث التي قام بها العلماء الأمريكيون، والتي قدموا من خلالها تصورات جديدة ترتبط باللغة كممارسة اجتماعية، ستظهر أسماء جديدة ستولي هذا المجال من الدرس اهتماما بالغا ومن هؤلاء ديكرو ومارسيليزي وغاردن، الذين سيقدمون آراء ترتبط بهذا المجال من الدراسة، متأثرين في ذلك ببعض أطروحات برايث و هيمس وخاصة لابوف.

ومثل ما حدث في الولايات المتحدة، ستعرف أوروبا وبالأخص فرنسا ظروفا مماثلة ستساهم في تسريع خطى هذا العلم، ومن ذلك ظهور مشاكل ترتبط بالجاليات المهاجرة وصعوبة إدماجها والمشاكل الدراسية التي يصادفها أبناؤها في المدارس، وبداية الاهتمام باللغات الجهوية والموروث الفكري والحضاري المرتبط بقوة، وظهور قضايا الهوية والثقاقة وتعددها وبداية صداماتها في الأفق. كل هذه الأمور مجتمعة ستكون بمثابة المحرك لظهور بحوث ستجسد تبلور هذا النشاط وأطروحاته في أوروبا.

#### 2 . مجالات اهتمام السوسيوألسنية :

المعروف أن اهتمام علماء السسوسيوألسنية قد انصب على مجالات كثيرة، لكننا سنحاول في هذا السياق المعرفي الخوض في بعضها فقط، ويتعلق الأمر بتلك التي لها الصلة المباشرة بموضوع دراستنا ولعل أهمها:

ا. البحث في السياسة اللغوية والتخطيط اللساني: وهذا المجال يعد الحقل الخصب الذي تطبق فيه التصورات والآليات العملية للسوسيوألسنية، انطلاقا من التدخل للبحث في الألسن والبحث في علاقاتها ببعض داخل الدولة الواحدة، وخاصة في المجتمعات المتعددة اللغات. لذلك أولى السوسيوألسنيون ولازالوا يولون الاهتمام للبحث في ظاهرة التعددية اللغوية في المجتمعات الواحدة، نظرا لحساسية العلاقة بين الألسن في المجتمع الواحد، كونها تستند في أغلب الأحيان إلى حمولات ثقافية ترتبط بالدين أو العرق، باختصار تجسد وجود الجماعة اللسانية في حد ذاته. إن الاهتمام بميدان السياسة اللسانية من قبل المختصين معناه: "البحث في تقديم العلاج لتسيير الظواهر التعددية، ويتعلق الأمر في هذا الميدان بتقديم مجموعة من التصورات لسياسات لسانية، انطلاقا من مجموعة مواصفات، بالاعتماد على تقييم التجارب السابقة أو المعمول بها؛ واقتراح مجمو عة من التوجهات الممكن اعتمادها، للوصول إلى حلول ناجعة تمكن من خلق تجانس وتوافق بين الألسنة المتعددة داخل المجتمع الواحد."<sup>12</sup>

إن وضع سياسة لسانية معناه البحث في الخيارات والتوجهات التي يجب أن تعتمد في تسيير وضعية تعدد لساني في مجتمع ما، أو العمل على ترقية لسانه الرسمي وتحديد الأهداف التي يراد الوصول إليها، وذلك عمل منوط بالدولة ومؤسساتها. ثم إن هدف التخطيط اللساني يمكن أن يكون تدخلات على اللغة بوصفها بنية أو نظام لساني، تدخلات على وظيفتها الاجتماعية أو ثقافتها أو تعددها اللساني. يقول أحد المختصين في هذا المجال: "إن التخطيط اللساني هو مجموعة من المحاولات والجهود الواعية والمنظمة لحل مشاكل لسانية، إنها قرارات مأخوذة للتأثير في، أو التشجيع على، أو الابتعاد عن، ممارسات واستعمالات لسانية. إنه مجموع الجهود المعتمدة لتغيير . بطريقة مفتعلة . شكل لسان أو استعماله، تطوير لسان يجسد تفردا وطنيا، هو إصلاح وتوسيع لسان بصورة معيارية."

إن الأمر المؤكد هو أن طبيعة التخطيط اللساني تتنوع وتختلف حسب خيارات المتكلمين من مجتمع لآخر إذ "يمكن لسياسة ما أن تعطي الطابع الرسمي للسان ما، أو إعادة بعث لسان قليل الاستعمال، كما يمكن للتخطيط اللساني وضع اختياره على تنوع من تنوعات لسان ما."<sup>14</sup>

بعبارة أخرى يسعى التخطيط اللساني إلى حل مشكلات الاتصال اللغوي المرتبط أساسا بظاهرة التنوع اللغوي على مستوى الدولة أو الوطن وذلك بتقديم "خطط علمية واضحة ومحددة الأهداف للتصدي للمشكلات اللغوية، واقتراح الحلول العلمية والعملية لذلك وفق برنامج زمني محدد، وذلك من خلال الدراسات اللغوية ذات الصلة مثل: إحلال اللغة القومية محل اللغات الأجنبية في التعليم وغير ذلك من مشكلات الحياة اللغوية وعادة ما يقوم بها مجلس على مستوى الوطن أو الدولة يطلق عليه مجلس التخطيط اللغوي وهو مجلس مدعم بسلطان الدولة ترعى تنفيذ خططه ومتابعتها ويشترك في هذا المجلس المجامع اللغوية وغيرها من المؤسسات المعنية باللغة مثل الجامعات والمعاهد."<sup>15</sup>

بقي أن نشير أن هذا التخطيط في أي مجتمع إنما يعتمد على محصلة نتائج الدراسات اللغوية العلمية النظرية والتطبيقية المستوحاة من اللسانيات والسوسيوألسنية واللسانيات التطبيقية ليجسد في آخر المطاف في شكل برامج وخطط قابلة للتنفيذ .

ب. إضافة إلى التخطيط اللساني توجد مجالات أخرى عديدة على قدر كبير من الأهمية، يمكن أن نوجزها في ما ذكره أحد المختصين عندنا "الازدواجية اللغوية والتعدد اللغوي وتعدد اللهجات، ظواهر التنوع اللغوي، علم اللهجات الاجتماعي اللسانيات الاجتماعية والتربية، الدراسة الوصفية للأوضاع اللغوية، العوامل الاجتماعية في التعبير الصوتي والنحوي، اللسان والمجتمع والتواصل الحضاري، النظرية الوظيفية والنظام اللغوي، تطور اللغة عند الطفل..."16. والملاحظ أن كل هذه المجالات ترتبط الارتباط الوثيق بالتعليم والتعلم لذلك عدت السوسيوألسنية رافدا أساسيا من روافد اللسانيات التطبيقية وتعليمية اللغات بعدها.

# 2) . البسيكو ألسنية :

#### 1 . المفهوم والتأسيس:

يجمع المختصون على تعريف البسيكوألسنية "بأنها الدراسة التجريبية للعملية النفسية التي من خلالها يكتسب الفرد نظام لغة ما ويستعمله." وهذا التعريف على بساطته ظاهريا إلا أنه يحمل في طياته مجموعة من الملابسات، لأنه من الواجب تقديم تعريف موضوعي للسان من جهة، وتحديد ما نقصده بالعملية النفسية من جهة أخرى، وتحديد الآليات التي يجب اعتمادها لدراستهما. والواقع أن تقديم الإجابة لهذه الملابسات لم يكن ليحصل إلا بفضل تطور علمي ملحوظ ساهم فيه بشكل مباشر ظهور اللسانيات من جانب وعلم النفس من جانب آخر كعلمين مستقلين قائمين بذاتهما. والواقع أن هذا التوجه العلمي الجديد سيكون سببه النقاء ثلاثة أنشطة، أولها علم النفس ممثلا أساسا بنظريات اكتساب اللغة، ثانيها اللسانيات ممثلة بالطرق التوزيعية عند هاريس وبلومفيلا، وأعمال جاكبسون والنظرية التوليدية والتحويلية عند شومسكي وأخيرا نظرية التواصل مجسدة في ما قدمه شانون من تصورات جديدة في هذا المجال. لذلك ينظر إلى البسيكوألسنية باعتبارها "العلم الذي يدرس الوظائف السيكولوجية للغة، وآثار اللغة على علاقات الفرد والجماعة ووظائفها الأولية وتطويرالاتصال والتواصل بين الناس وتحسينه ليمكننا من استخدام المفاهيم كأدوات للتفكير وأن يدرس اللغة كوسيط للتعبير عن المشاعر والانفعالات." 18

لقد مرت البسيكوألسنية بثلاث مراحل أساسية في تأسيسها:

أولها في سنة 1951 حيث أقيم في جامعة كورنيل ملتقى شارك فيه مجموعة من علماء النفس ومجموعة من اللسانيين اتفقوا على تقديم بحوث مشتركة. سنتان بعد ذلك في جامعة أنديانا أقيم ملتقى ثان خرج بنتائج مهمة كان ثمرتها مؤلفا عنوانه "البسيكوألسنية التداول النظري والبحث في القضايا" تضمن المعالم الأولى لهذا النشاط المتعدد الأنشطة.والذي سيقترح مجموعة بحوث تدور في هذا المجال.

ثانيها ويؤرخ لها انطلاقا من ظهور كتاب شومسكي "البنى التركيبية"" سنة 1957، وسيترك هذا المؤلف صدى كبيرا عند البسيكوألسنيين، وسيشكل النحو التوليدي والتحويلي أساس التحليل البسيكوألسني حينها. ولقد ذهب شومسكي والتوليديون إلى أن دراسة اللغة يجب أن تقو م أولا على دراسة العقل اللساني، لذلك فإن النظرية التوليدية والتحويلية عندهم تعالج اللغة من منطلق أنها مكون من مكونات العقل الإنساني، ونتاج عقلي خاص بالإنسان. وتعتبر أن قواعد اللغة قائمة في عقل الإنسان منظمة في خصائصها الصوتية والتركيبية والدلالية في شكل مجموعة غير متناهية من الجمل المحتملة. وهذه القواعد تتحكم فيها الكفاية اللغوية عند متكلميها. وتحدد اللغات بواسطة هذه القواعد الضمنية. ويكون بإمكان متكلمي اللغة التواصل في ما بينهم بمقدار تشابه قواعد اللغات القائمة في عقولهم.

والملاحظ في هذه المرحلة أن بحوث العلماء البسيكوألسنيين ركزت أساسا على إبراز الشرعية النفسية لتوصيفات شومسكي، لذلك تم تعريف البسيكوألسنية على أنها "ذلك الفرع من علم اللغة التطبيقي

الذي يدرس اكتساب اللغة الأولى، وتعلم اللغات الأجنبية، والعوامل النفسية المؤثرة في هذا الاكتساب والتعلم.."<sup>19</sup>

المرحلة الثالثة: وتجسد البسيكوألسنية الحالية والتي ستتبلور ملامحها انطلاقا من فترة السبعينيات، والتي من أهم خصائصها:

. أنها اندمجت وبصورة واسعة في سياق ما يعرف بعلم النفس المعرفي لذلك رأى بعض العلماء أن البسيكوألسنية هي "الدراسة النفسية للعمليات اللغوية أو دراسة اللغة والاتصال في علاقتهما بالأفراد الذين يستخدمون اللغة ودراسة العلاقات بين الاتصالات أو الرسائل وخصائص الأفراد الذين يتواصلون باللغة، ودراسة اللغة في علاقتها بالخصائص العامة والفردية لمن يستفيدون باللغة وتشمل العمليات التي بها يصدر متكلم أو كاتب إشارات أو رموز والعمليات التي بها تفسر تلك الإشارات أو الرموز "<sup>20</sup>

. أن مقاربة اللغة توسعت ولم تبق محصورة في مقاربة تعتمد على نحو "شومسكي" التحويلي والتوليدي، الذي يرى أن التكلم معناه إنجاز جمل مكونة طبقا لقواعد اللسان والتعرف عليها؛ إذ انتقلت إلى دراسة الجوانب الدلالية مركزة بذلك على أن التكلم هو إرسال مجموعة من الدلالات، دعت إلى ضرورة الاهتمام بالجوانب التداولية التي تبرز أن التكلم هو استعمال لغة تنسجم مع سياق المخاطب، وأهداف التواصل. "دراسة للعمليات النفسية التي يكتسب المرء من خلالها نظام اللغة الطبيعية ويقوم بتنفيذه ويعالج ماهية اللغة ووصفها وصفا موضوعيا وتحديد مفهوم العمليات النفسية المرتبطة باللغة ووسائل دراستها. أى أن علم نفس اللغة يعنى بالبحث في كيفية اكتساب المرء وفهمه وإنتاجه للغة ويركز على العمليات المعرفية المتضمنة في الاستخدام العادي للغة، كما يعنى بالقواعد الاجتماعية المتضمنة في استخدام اللغة والآلية العقلية المرتبطة بها". 12

. إن هذا الاتساع في الرؤية كان سببه الرئيسي التركيز على دراسة وحدات أوسع في إطار الخطاب بعدما كان الاهتمام بوحدات معزولة في السابق.

## 2. مجالات البسيكوألسنية

إن حقل البسيكوألسنية يتسع إلى مجالات كثيرة يمكن أن نوجز أهمها فيما يلى:

ا. اكتساب اللغة: الأمر الذي تجدر الإشارة إليه هو أن علماء النفس كان لهم السبق في إثارة هذه القضية ولم يشر إليها من قبل اللغوبين إلا بشكل عرضي ظرفي مقتضب، هذا مع بعض الاستثناءات النادرة من أمثال جسبرسن وجاكبسون وجريجوار التي شكلت بحوثهم إسهامات مهمة جدة حينها. لكنه ومع ظهور البسيكوألسنبة وتظافر جهود علماء النفس واللسانيين معا ظهرت دراسات قيمة ركزت على اكتساب اللغة، والملاحظ إن هذه الدراسات تباينت بعض المرات قي نتائجها بالنظر إلى اختلاف الخلفيات المعرفية التي سايرت ظهور البسيكوألسنية نفسها، ويركز هذا المجال على محاولة إبراز آليات اكتساب الطفل للغة، ومراحل هذا الاكتساب. سواء أتعلق الأمر بمرحلة ماقبل الكلام، أو مرحلة الكلام، والاهتمام بنمو اللغة عند الأطفال قبل التمدرس وأثناءه. ومحاولة الإحاطة بجميع العوامل المؤثرة في هذا الاكتساب،

عضوية كانت أو بيئية، اقتصادية أو اجتماعية. والواقع أن هذا المجال يكتسي أهمية بالغة في الدراسات البسيكوألسنية بالنظرالا أنه تجسيد أولي لاجتماعية الفرد، وتطور عقله، الذي يسمح له الاندماج والتأقلم السريع مع مجتمعه "إن اكتساب اللغة علامة على أن الطفل أخذ يتبوأ مكانه في المجتمع، كما أنه دليل واضح على أن بنية الطفل العقلية أخذت تتطور من التمركز حول الذات إلى الموضوعية ومن الإدراك السطحي النقطي إلى إدراك العلاقة القائمة بين الأشياء"22

إضافة إلى ذلك يبرز هذا المجال من الدرس أهم نظريات اكتساب اللغة، مثل السلوكية وخصائصها، والفطرية ومعالمها والمعرفية وتصوراتها، وما يوجد من تباين وتقارب بينها. والخلفيات الفكرية التي استندت عليها كل منها. وكيفية الاستفادة مما توصلت إليه جميعها للوصول إلى نظرية متكاملة تبرز الملامح الموضوعية الفعلية لنظرية الاكتساب.

ب. العلاقة بين الفكر واللغة: ويتم في هذا المجال التركيز على عمليات الإدراك والفهم والإنتاج والقدرة على التعبير. وإبراز أفكار أهم المدارس ونظرياتها وآراء روادها، كالمدرسة السلوكية مجسدة في آراء واطسن ووورف والمدرسة الارتباطية وماقدمه تورنديك من تصورات والمدرسة الروسية التي حاول فيها فيجوتسكي أيضا إعطاء وجهات نظر خاصة به حول العلاقة بين الفكر واللغة.

ج. اختلال السلوك اللغوي أو ما يعرف بعيوب النطق والكلام: ومهمة هذا المجال تشخيص مشكلات النطق والكلام وصعوبتهما، تأخرهما وأسباب ذلك ومحاولة معالجة كل منها انطلاقا من دراسة مستفيضة لشخصية الفرد الذي يعاني خللا في الجوانب السالفة الذكر. والعمل على تحقيق نمو لغوي سليم يضمن للفرد التأقلم السريع مع مجتمعه، حتى يستطيع أن بعيش حياة عادية، ويؤدي واجبه كشخص سوي.

وهناك مجالات كثيرة لا يتسع السياق ها هنا للخوض فيها، على أهميتها ومنها الاهتمام بالتواصل اللغوي و كذلك التعلم اللغوي.

#### 3) . علاقة السوسيوالسنية والبسيكوالسنية بتعليمية اللغات:

المعروف أن الدرس اللساني باختلاف توجهاته عرف نقلة نوعية، كانت انطلاقتها لسانيات سوسير البنوية التي أسست انتحول معرفي ومنهجي نوعي في الدرس اللغوي، هذا التحول الذي سيستمربعد ذلك بالبحث في جوانب مهمة أغفلتها اللسانيات البنوية، وذلك بالأخذ بعين الاعتبار جوانب مهمة ترتبط بالفرد من جهة والمجتمع من جهة أخرى كونهما الأساس في العملية اللغوية. ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد بل بدأ العلماء الاهتمام بالجانب التطبيقي للسانيات وكيفية الاستفادة من هذا الزخم النظري الجديد في الحياة اليومية للأفراد خاصة في مجال التعليم والتعلم فكانت البسيكوألسنية والسوسيوألسنية ومتزامنة معهما اللسانيات التطبيقية، والملاحظ أن جميع هذه الأنشطة ستسخر بحوثها لتمكين الفرد من اكتساب اللغة وتحصيلها وتعلمها بطريقة فعالة تمكنه من الاندماج السليم في مجتمعه.

وأصبح مؤكدا أنه ليس بالإمكان الخوض في العملية التعليمية برمتها ما لم يتكأ على هذه الأنشطة مجتمعة والتي ستصبح المعين الأساسي الذي ستأخذ منه تعليمية اللغات أو ما يعرف بديداكتيكا اللغات جميع أفكارها. وعليه أصبح من غير الممكن على أي باحث يريد الخوض في مجال التعليمية أن يصل إلى مبتغاه ما لم يستثمر هذه الأنشطة ونظرياتها سلفا، لأن التعليمية تنطلق أساسا من الدرس اللساني فتستنطقه وتتنقي منه النتائج التي تخدم عملية التعليم، إضافة إلى انتقاء المناهج المناسبة لتفعيل وترقية التعليم والتغلب على المشاكل التي قد تعيق السير الحسن لهذه العملية... "انطلاقا من هذا التوجه يمكن لنا القول: إن منهجية البحث العلمي في هذا الحقل الخصب من حقول المعرفة اللسانية، تقتضي بالضرورة الإلزامية استثمار التجربة اللسانية العالمية لتنمية الحصيلة المنهجية والعلمية لتعليمية اللغات بوصفها ممارسة بيداغوجية، غايتها تأهيل المتعلم لاكتساب المهارات اللغوية، وما كان ذلك إلا لأن النظرية اللسانية من اهتماماتها الجوهرية ضبط العملية التلفظية وحصر العوائق العضوية والنفسية والاجتماعية التي تعوق سبيلها لدى المتكلم"<sup>23</sup>

فالسوسيوألسنية التي تضطلع بالتفكير في السياسة اللسانية، ووضع التخطيط المناسب لها، في مجتمع متعدد اللغات، تشكل أفكارها المدخل السليم للوصول بالتعليمية إلى نتائج فعالة، إذ لا يعقل تقديم تصورات علمية موضوعية ترتبط بالجانب التعليمي دون دراسة جادة لملامح المجتمع المراد تطبيقها فيه، فقضية الازدواجية مثلا، لم يكن ليقدم في شأنها . تعليميا . الحلول الأنجع لولا البحوث المهمة التي قدمت في مجال السوسيوألسنبة.

والسوسيوألسنية تتقاطع مع التعليمية أيضا في كونها تتقدم بحوثا تهتم بانتقاد وتقويم المستوى اللغوي للتلاميذ انطلاقا من بيئة معينة أو مستوى معين، كما تتدخل للوقوف على الأخطاء الواردة في خطاب المتعلم والعمل تصحيحها "وأيضا البحث عن أسبابها الموضوعية وربطها بالواقع الثقافي والاجتماعي، والعمل على تحديد التداخلات اللغوية كذلك "<sup>24</sup>

أما البسيكوألسنية فالمعروف أنها قدمت للتعليمية خدمة لا يستهان بها خاصة في جوانب اكتساب اللغة ومراحلها و هي كلها جوانب من الضروري الاعتماد عليها في تعليم وتعلم اللغات.حيث أمدتها بنتائج علمية مهمة عن مراحل النمو النفسي والعقلي للتلميذ، ومدى اكتمال قدراته الاستيعابية، كما مكنته من فهم آليات الإدراك والذاكرة، وإبراز أهمية الرغبات والدوافع والميول والحوافز وغيرها، فذللت بذلك الكثيرمن المصاعب وقدمت العديد من الإجابات عن أسئلة نفسية وسلوكية بقيت إلى عهد بعيد مبهمة.

إضافة إلى ذلك لفتت النظر إلى ضرورة الاهتمام بظواهر الاختلال اللغوي وعدم تجاهلها، لما يكتسيه تشخيصها من أهمية في تقديم العلاج المناسب للمتعلمين الذين يعانون عيوب نطق أو أمراض كلامية تجعلهم يجدون صعوبات في اكتساب اللغة بالصورة السليمة التي تسمح لهم التأقلم مع محيطهم وبيئتهم دون عناء.

ما يمكن أن نخلص إليه أخيرا هو أن طبيعة التداخل بين الأنشطة، وتعددها في النشاط الواحد هي السمة التي صارت تطبع علوم هذا العصر، وعليه صار لزاما على كل باحث يريد الخوض في واحد منها أن يتسلح بمفاهيم وآليات الأنشطة التي تشكله أو تتداخل فيه، حتى يستطيع أن يستوعب مضامينه، وبالتالي يتمكن من الاستفادة من نتائجه بطريقة فعالة وناجعة. وعليه نقول إن الباحث في مجال التعليمية مدعو إلى ضرورة الاطلاع على البسيكوألسنية والسوسيوألسنية ومجالاتهما، لأنهم يشكلان رافدين معرفيين أساسيين بالنسبة لها، وبذلك يصعب استنطاق الكثير من مفاهيمها، واستثمار العديد من نتائجها بالصورة الناجعة الفعالة دون العودة إلى بحوثهما.

## الهوامش والمراجع

1 . حنون مبارك . مدخل إلى لسانيات سوسير . دار توبقال للنشر . الدار البيضاء المغرب 1987ط1 . ص22

2 . المرجع نفسه ص28

3. نفسه . ص 29

4. نفسه . ص 58

5. نفسه . ص66

096\_Henri Boyer\_ introduction a la sociolinguistique., Dunod,2001,p

7\_Ibid .p 09

8\_Jean Louis Calvet \_ la sociolinguistique \_ PUF ,1996,p 06

9. جان لوي كالفي . علم الاجتماع اللغوي . ترجمة محمد يحياتن دار القصبة للنشر. الجزائر 2006 . ص13

10\_Christian Baylon \_ sociolinguistique \_ ed Nathan/VUEF ,2002,p15 \_16

11\_Jean LouisCalvet \_ la sociolinguistique \_p 18

12\_Henri Boyer\_ introduction a la sociolinguistique.p 18

PUF ,1981 ,p 187 3\_Jean Garmadi \_la sociolinguistique \_1

14\_ Jean Louis Calvet \_ la guerre des langues \_ Hachette Litteratures,1999,p 157

15 . حلمي خليل . دراسات في اللسانيات التطبيقية . دارالمعرفة الجامعية . 2000 ص80

16 . صالح بلعيد . دروس في اللسانيات التطبيقية . دار هومة الجزائر . 2000 ط3 . ص 17

\_Jean Caron \_ precis de psycholinguistique \_ PUF Quadrige,2001,p 1317

18 جابر عبد الحميد جابر . علاء الدين كفافي . معجم علم النفس والطب النفسي المعجم السادس

19. سهير محمد سلامة شاش . علم نفس اللغة . مكتبة زهراء الشرق القاهرة . 2006 ط1 . ص48

21. المرجع نفسه ص 50

22 . حنفي بن عيسى . محاضرات في علم النفس اللغوي . ديوان المطبوعات الجامعية . الجزائر 2003 ط 5 ص129

23 . أحمد حساني . دراسات في اللسانيات التطبيقية . حقل تعليمية اللغات . ديوان المطبوعات الجامعية . الجزائر 2000 . ص2

24 . المصطفى بن عبد الله بوشوك . تعليم وتعلم تالغة العربية وثقافتها . مطبعة النجاح الجديدة . المغرب 2000 ط3 . ص96

# مفهوم الدلالة بين المصطلح والتطبيق

بن يمينة بن يمينة أستاذ مساعد قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة

1 مصطبح الدلاله بين الواقع والتطبيق

والدلالة عليها"3، وقد سلمي إلى

التفريق بين معنى كل كلمة ومن الكلمات التي ركز عليها والتي لها علاقة بالمعنى أو الدلالة فقد أجرى مقارنة تمييزية بين الكلمات التالية "العلة والدلالة وبين العلة والسبب والشرط بين النظر والاستدلال، وبين النظر والتأمل وبين البديهة والرؤية والانتظار وبين النظر والندر وبين النظر والتحر وبين النظر والتحر وبين النظر والتحر وبين النظر والتحر وبين النظر والتحر

وقد أشار مارتيني إلى هذا بقوله: "لقد تعلق الأمر فعلا بإيجاد الوحدات التي كان ينبغي للمتكلم أن يختار من

إن الدلالة وتوافقها النسقي يستوجب البحث في الدلالة بين المصطلح والتطبيق عل مستوى اللغة لكي يتسنى لنا الوقوف عل تحديد هذه الحقائق الدلالية على أرض الواقع اللغوي وهذا يستلزم معرفة حدود الدلالة في البنيات اللغوية وعلاقتها بوجوه الدوال ووجوه المدلولات، كما عبر عنها مارتيني بقوله: "يمكننا أن نقارن بين وجوه دوال الصوتيات هي حالة الحديث عن الوجوه الائتلافية أو السياقية" على المستوى الدلالي الذي أضحى يشغل بال المتكلمين جميعا على اختلاف طبقاتهم ومستوياتهم الفكرية أ.

لأن الحياة الاجتماعية تلجئ كل متكلم إلى النظر في معنى هذه الكلمة أو تلك، هذا التركيب أو ذلك"<sup>2</sup>. و قد وقف أبو هلال العسكري عل هذه الحقائق ومعانيها قصد التدقيق في تحديد دلالة معنى الألفاظ.

وأورد بذلك في كتابه "كتاب الفروق" ثلاثين بابا وتحدث في الباب الأول منها في الإبانة عن كون اختلاف العبارات موجبا لاختلاف المعانى لكل لغة، والقول في البيان عن معرفة الفروق

بينها في كل لفظة من قوله، حتى يتطابق القول جيدا مع الخطاب المودود"<sup>5</sup> معنى ذلك أن البحث في مشكلة تطابق القول أثار جدل كبير لدى علماء اللغة ليكون طبيعة الدلالة أو المعنى ووضع الكلمة ليس على الدوام وجيها"<sup>6</sup>.

وأن تحليل دلالة البنية اللغوية عملية معقدة، ولكن هذا التعقيد يختلف من لسان إلى آخر وفي نفس اللسان من ضرب من الكلمات إلى ضرب آخر $^7$ . فالضروب الدلالية على مستوى الاستعمال اللغوي دفعت أبو هلال العسكري إلى البحث عن فروق المعنى على مستوى كل كلمة للوصول إلى الدلالة الدقيقة على مستوى بنية كل كلمة أو تركيب، فقد ميز بين الحقيقة والمعنى: "إن المعنى هو القصد الذي يقع به القول على وجه دون وجه وقد يكون معنى الكلام في اللغة ما تعلق به القصد، و"الحقيقة" ما وضع من القول موضعه ما ذكرنا، يقال عنيته وأعنيه معنا، والمفعل يكون مصدرا ومكانا وهو هنا مصدر ومثله قولك دخلت مدخلا حسنا، أي دخولا حسنا، ولهذا قال أبو على القالى رحمة الله عليه: "إن المعنى هو القصد إلى ما يقصد إليه من القول فجعل المعنى القصد لأنه مصدر قال ولا يوصف الله تعالى بأنه معنى، لأن المعنى هو قصد قلوبنا إلى ما نقصد إليه من القول والمقصود هو المعنى، والله تعالى هو المعنى وليس بمعنى. وحقيقة هذا الكلام أن ذكر الله هو المعنى والقصد إليه هو المعنى إذا كان المقصود في الحقيقة حادثًا، وقولهم: عنيت بكلامي زيد كقولك أردته بكلامي، ولا يجوز أن يكون زيد في الحقيقة مرادا مع وجوده، فدلى ذلك على أنه عنى ذكره وأريد الخبر عنه دون نفسه، والمعنى مقصور على القول دون ما يقصد، ألا ترى أنك تقول: "معنى قولك كذا، ولا تقول معنى حركتك كذا"، ثم توسع فيه فقيل "ليس دخولك إلا فلان معنى" والمراد ليس له فائدة تقصد ذكرها بالقول، وتُوسَّعَ في "الحقيقة" ما لم تُوسَّعَ في المعنى فقيل لا شيء إلا وله حقيقة، ولا يقال لا شيء إلا وله معنى، يقولون حقيقة الحركة كذا، ولا يقولون معنى الحركة كذا، هذا أنهم سموا الأجسام والأعراض معانى"8. وبيدو لنا من هذه المقارنة

التوضيحية للمعنى أن أبا هلال العسكري أدرك جيدا أكثر من غيره الأبعاد الدلالية. إلا أنه ليس كذلك يكون التطابق كليا في كل الحالات التركيبية بين المعنى والكلمة، وان كان المعنى كما جاء في محيط المحيط لبطرس البستاني: "معنى : تمعن يتمعن فهم وأدرك المعنى واستخراجه وآتى المعاني وهي مأخوذة من المعنى للتمندل من المنديل"<sup>9</sup>. وجاء في الرائد في باب "م ع ن ي" معنى جمع معاني ما يقصد بشيء ومعنى الكلمة ما يدل عليها لفظها، ومعنى الكلام فحواه ومضمونه"<sup>10</sup> فمعنى الكلام فقد بين معناه عبد القاهر الجرجاني بقوله:" الكلام على ضربين، ضرب أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده وذلك إذا قصدت أن تخبر عن زيد مثلا بالخروج على حقيقة فقلت: خرج زيد وبالانطلاق فقلت عمر منطلق وعلى هذا القياس. ضرب آخر أنت لا تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ ولكن بذلك اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللغة، ثم

تجد ذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها إلى الغرض وما دار الأمر على الكناية والاستعارة والتمثيل... إذ قلت هو كثير رماد القدر، أو قلت طويل النجاد، فإنك في جميع ذلك لا تفيد غرضك الذي تعني من مجرد اللفظ لكن اللفظ يدل على معناه الذي يوجبه ظاهر، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى على سبيل الاستدلال معنى ثانيا، وهو غرضك لمعرفتك من كثير رماد القدر أنه مضياف، ومن طويل النجاد أنه طويل القامة ... وكذا إذا قال رأيت "أسدا" وذلك على أنه لم يرد السبع علمت أنه أراد الشبيه، إلا أنه بالغ فجعل الذي رآه بحيث لا يتميز عن الأسد في شجاعته، واذا عرفت هذه الجملة فهاهنا عبارة مختصرة وهي تقول المعنى ومعنى المعنى، تعني بالمعنى المفهوم من ظاهر اللفظ والذي تصل إليه بغير واسطة، وبمعنى المعنى أن تعقل من اللفظ معنى ثم يقضي بك بذلك إلى معنى آخر كالذي فسرت لك $^{11}$  وأن معنى المعنى قد أثاره بعد ذلك كل من ".كل من Ogden وRichards في " كتاب معنى المعنى" الذي ظهر سنة 1923 وكان لهذا الكتاب أثر بليغ في مجال الدراسة الدلالية حيث كان تفسير كل من أوجده و ريتشاردز مساهمة فعالة في لفت انتباه الباحثين وعلماء اللغة إلى دراسة الدلالة وما يطرأ على الكلمة من تغيرات دلالية وما أثير حول مشكلة المعنى، وأن معنى المعنى ليس دراسة خالصة للمعنى من الناحية اللغوية "12 ومن خلال تعاريف عبد القاهر الجرجاني وغيره يتبين أن مفهوم المعنى مرتبط باللفظ، وأن علاقة اللفظ بالمعنى في البنية اللغوية هي علاقة دلالة الأثر بالمؤثر كدلالة الدخان على النار والسحب على المطر، والعلامة العقلية في التراث العربي تتحصر أيضا في علاقة العلية والسببية أن يجد العقل علاقة ذاتية بين الدال والمدلول"<sup>13</sup>، وهذه المباحث في حقل العلاقة بين اللفظ والمعنى قد فصل فيها الجاحظ كثيرا، وهو الذي تعمق في البحث عن الارتباط مفهوم المعنى باللفظ حيث جاء في قوله "وعلى قدر وضوح الدلالة وصواب الإشارة وحسن الاختصار ودقة المدخل يكون ظهور المعنى"<sup>14</sup>، وقد رتب الجاحظ المعاني وصنفها وذكرها على الشكل التالي:

منها:" القائمة في صدور الناس المتصورة في أذهانهم والمختزنة في نفوسهم والمتصلة بخواطرهم والحادثة فكرهم"15، وأن حكم المعاني عند الجاحظ خلاف حكم الألفاظ لأن المعانى عنده مبسوطة إلى غير غاية وممتدة إلى غير نهاية، وأسماء معانى مقصورة معدودة، ومحصلة محدودة... كما أضاف الجاحط في ترتيب آخر معتمدا على علاقة اللفظ بالمعنى 16، حيث جاء في قوله: "حياة المروءة الصدق، وحياة الروح العفاف، وحياة الحلم العلم،و حياة العلم البيان"<sup>17</sup> فهدا التسلسل الذي أقامه الجاحظ في العبارة دليل على قدرته وتمكنه من إدراك وفهم حقائق وأبعاد ودلالة كل كلمة، معرفة أصلها، "لأن الشيء من غير معدنه أغرب، وكلما كان أغرب كان أبعد في الوهم، وكلما كان أبعد في الوهم كان أطرف، وكلما كان أطرف كان أعجب، وكلما كان أعجب كان أبدع"<sup>18</sup>.

والتغيير لا يتم عن طريق الفرد، مثلا ظاهرة اللحن أو التبدل الصوتي إنما تحدث في فترة انتقالية من جيل إلى جيل والمتتبع لهذا في المجال اللغوي يلاحظ أن ما اتفق عليه الناس من معاني تبقى راسخة وهذا عند الجاحظ يسميه تطبيق الكلام "19.

وتطبيق الكلام يترتب عنه معرفة أصل الكلمة ومعناها الصحيح في مجالها التطبيقي وقد يحدث التباس أحيانا في البنية اللغوية بين معانى الكلمات وهذا ما جعل أبو هلال العسكري في كتابه الفروق يتعرض كما ذكرنا في كلام سابق إلى تحديد معنى كل كلمة وكما لا يجوز أن يدل اللفظ الواحد على معنيين، فذلك لا يجوز أن يكون اللفظان والمعنى واحد، كما ظن كثير من النحويين واللغويين "20 وأن عملية الإنجاز الفعلى للكلام كالدواء اللائق الذي يأتي بالشفاء وتشبيه إصابة المعاني بعملية العلاج هي ضرورة لغوية حتمية كما قال الجاحظ: " وما كان أحوجنا وأحوج جميع المرضى أن يكون جميع الأطباء متكلمين، إلا أن يكون المتكلمون علماء فإن الطب لو كان من نتائج حذاق المتكلمين ومن تلقيحهم لم نجد في الأصول التي يبنون عليها من الخلل ما نجد"21، فالقوانين اللغوية إذن هي قوانين طبيعية تخضع دلالتها لنواميس الحياة، وينبغي أن تكون هذه النواميس أو القوانين المطبقة راسخة وتؤدي الرسالة التبليغية المطلوبة منها بصورة دقيقة ومطابقة للواقع رغم المطابقة بين اللفظ والمعنى لا تتحقق في كل الأحوال والظروف، ولكن من الأفيد أن يكون اتحاد وتقارب بين اللفظ والمعنى قصد الفهم والإدراك خصوصا في مثل مستوى الاستعمال اللغوي، هذا المستوى الذي يتطلب التوافق الدلالي بين اللفظ والمعنى خاصة في الاستعمالات العلمبة.

# - التوافق الدلالي بين اللفظ و المعنى:

إن قضية التوافق الدلالي بين اللفظ والمعنى أثارها جل علماء اللغة قديما وحديثا وقد سماها الجاحظ" المشاكلة"، ويقصد

بالمشاكلة... هو السخيف من الألفاظ مشاكل للسخيف من المعاني"22 ومعنى ذلك أن وضوح المعنى يقوم على مطابقته للفظ في أحوال التركيب كما جاء في قول الجاحظ:" وما تشاكل أبقاك الله ذلك اللفظ معناه وأعرب عن فحواه وكان لتلك الحال وفقا ولذلك القدر لفقا... كان قيما.. بانتفاع السامع... وصار مادة للعالم..."23 فنستنتج من هذا أن الجاحظ كان خبيرا باللغة ومولعا بالعلاقة التي تربط بين المعنى واللفظ وكان قد حدد هذه العلاقة التبليغية أو الدلالية في قوله: " وينبغي للمتكلم أن يعرف أقدار المعاني ويوازن بينها وبين أقدار المستمعين وبين أقدار الحالات، فيجعل لكل طبقة من ذلك كلاما ولكل حالة من ذلك مقاما حتى يقسم أقدار الكلام على أقدار المعاني ويقسم أقدار معاني على أقدار المقامات وأقدار المستمعين على أقدار تلك الحالات"24. كما أثار سيبويه قضية توافق اللفظ بالمعنى فهو من أقدم الوصافين للعربية ونحوها فلم

الصورة الكلامية تحتمل الدلالات والتوسع في حركتها في المجال الإستعمالي ولكنها تبقى ككتلة واحدة منسجمة في نظامها وترتيبها المنطقى الذي لا يمليه النحو الجاري بل هو ترتیب له منطقة ولکن منطق انفعالى يفرضه التفكير وفق القواعد الموضوعية والحاجة التعبيرية التي تتطلب اختيار الكلمة المناسبة مع الانطباع والمدلول الذي يريد الإفصاح عنه المتكلم نفسه أو يحمله للتأثير على السامع، ولتتحقق هده الموافقة وتجسيدها" ينبغي أن تجري مع الكلام معارضة، فإذا مرت بلفظ حسن أخذت برقبته أو معنى بديع تعلقت بديله وتجدر أن يسبقك فإنه إن سبقك تعبت في تتبعه"<sup>30</sup>. فأبو هلال العسكري يلفت الانتباه إلى قضية العلاقة بين اللفظ والمعنى التى أساسها التلاؤم والانسجام وأن الدلالة الواضحة لمعانى اللغة ينبغى أن تتسخ على هدا المنهج الذي أشار إليه الأستاذ أحمد حساني في قوله : "ولقد حضي النظام التواصلي لدى الدارسين الأقدمين باهتمام ملحوظ إذ

يهمل علاقة المعنى بالشكل أو اللفظ<sup>25</sup> كما ذهبت بعض المدارس الوصفية الحديثة اليوم ونلمس من هذا حقيقة انطلقت منها الدراسة الحديثة المتعلقة بقضية اللفظ والمعنى هذه الدراسة التي أقامها سيبويه على أساس التقسيم الوصفى الدقيق الذي يأخذ من بنية الكلمات منهجا يسير عليه في دراساته مثل تقسيم الأسماء قسمين منها التي تدل على أشخاص أو أشياء والتي تدل على أحداث $^{26}$ كما نجد ابن رشيق في كتابه "العمدة" معبرا عن العلاقة بينهما كعلاقة الجسم بالروح بقوله :"إن اللفظ جسمه وروحه المعنى، وارتباطه به كارتباط الجسم بالروح، يضعف بضعفه ويقوى بقوته، فإن سلم المعنى واختل بعض اللفظ كان نقصا للشعر وهجن عليه كما يعرض لبعض الأجسام من العرج والشلل والعور ... فإن اختل المعنى كله وفسد بقي اللفظ نواة لا فائدة منه... كما أن الميت لا ينقص شخصه في رأي العين إلا أنه لم ينتفع به، ولا يفيده فائدة وكذلك أن اختل اللفظ جملة وتلاشى لم يصبح له معنى لأننا لم نجد روحا في غير جسم البتة "27" ومعنى دالك أن المعنى لا يبقى محصورا في الكلمات فقط، فهو الذي يعين قيمتها بالرغم من أن المعانى تتنوع وتتوسع فتحسن وتقبح كما قال عنها ابن طباطية: "إن للمعاني ألفاظا تشاكلها فتحسن فيها وتقبح في غيرها، فهي لها كالمعرض للجارية الحسناء تزداد حسنا في بعض المعارض دون بعض، وكم من معنى حسن قد شين بمعرضه الذي برز فيه، وكم من معنى حسن قد ابتذل على معنى قبيح البسه... وكم جوهرة نفسية قد شينت بقرينة لها بعيدة منها، فأفردت عن أخواتها المشاكلات لها . ومن سقيم من الشعر قد يئس طبيبه من برئه وعولج سقمه فعاودته سلامته وكم من صحيح جنى عليه فأرداه حينه "28، وهذا جلى من كلام ابن طباطبة أن التوافق النسقى بين اللفظ والمعنى يجعل الكلام أحسن وأبين في البنية اللغوية الكلية "لأن اللغة الطبيعية في جوهرها هي ربط الأصوات بالمعاني ويتحقق دلك في ظل الحافز التواصلي بين أفراد المجتمع اللغوي، مما يجعل اللغة حينئذ نظاما من العلامات الدالة التي تغطي مجالا أرحب من المفاهيم التي ترتد إلى الخبرة الإنسانية"29 ومعنى هذا أن الناس وفي نفوسهم لولاها لما عبر الناس عن مختلف الأشياء، والمعانى القائمة في صدور الناس... مستوردة خفية... موجودة في معنى معدومة "36 ، فهذه الفقرة تدل على أن المعنى في جوهرة صورة ذهنية عن جزء من الوجود،أي الموجودات التي نراها في المحيط، وهده الموجودات هي مبعثرة هنا وهناك وهذه الأجزاء تحمل معاني ودلالات سواء أكانت أشياء ملموسة أو معنوية وهي تتجسد في صور ذهنية تترجم في كلمات أو ألفاظ أو جمل فى موقف تعبيري معين، ونتيجة تفاعل الإنسان مع هذه الأشياء والحوادث والأشخاص نعنى بدلك أولا أن اللغة مجموعة منسجمة من الدوال والمدلولات ذات بنية عامة ثم بنى جزئيه مدرج فيها. وهذا هو الواضع، وما يسمى بالقياس هو المعقول من هذا الوضع، أي ما يثبته العقل من انسجام وتناسق بعض العناصر اللغوية والعلاقات التي تربطها"37 الترابط بين العقل والمعنى هو جزء من الوجود أي البحث عن

أنهم ما انفكوا يتدارسونه تدارسا شاملا"31، معنى هذا أن قضية النظام التواصلي لا تتحقق إلا بتوفر التلاؤم الموضوعي بين جميع البنيات اللغوية في جوانبها الصوتية والتركيبية والدلالية، و هذا ما أكدته الاتجاهات الفكرية القديمة باعتبار أن اللغة وعاء للفكر ووظيفتها الأساسية هي التعبير عن الفكر البشري،ولكن مراتبها التعبيرية انطلقت من مراتب التجريد من المحسوس ومن المجردات الكلية التي ارتقت مع العمليات الإدراكية والفكرية، كما حوصلها ابن خلدون بقوله: وضعوا قانونا بهتدى به العقل في نظره إلى التمييز بين الحق والباطل وسموه بالمنطق، ومحصل ذلك أن النظر الذي يفيد تمييز الحق من الباطل وسموه بالمنطق ، ومحصل ذلك أن النظر يفيد تمييز الحق من الباطل إنما هو للذهن في المعاني المنتزعة من الموجودات الشخصية فيجرد منها أولا صور منطبقة على جميع الأشخاص كما ينطبق الطابع على جميع النقوش التي يرسمها في طين أو شمع، وهذه مجردة من المحسوسات تسمى المعقولات"32، فالروابط الذهنية للعلاقات الدلالية تربط أو تقوم على أساس اتحاد الهوايات واختلافها وعلاقاتها الاجتماعية أي على أن العناصر اللغوية في ذاتها أمثلة تبقى هي هي في أذهان المتخاطبين وان اختلفت تأديتها"33، وهذا ما كرره الجاحظ في مناسبات عديدة في قوله: "والدلالات هي التي تكشف عن المعاني في الجملة وعن ما يكون منها لغوا بهرجا وساقطا مطرحا"<sup>34</sup>، وهدا الطرح اللغوي مرتبط بالواقع يشمل ظاهرة أوسع من ظواهر الاستعمال اللغوي التي تطرق كلمات وألفاظها مجالات واسعة في ميدان الدلالة حسب ما اصطلح عليه أهل اللغة، وفي هذا استطرد الجاحظ يقول :"المعانى مطروحة في الطريق يعرفها العربي والعجمى"35 ، فالأشياء تملأ الوجود من حيوانات وبشر وجماد ومنها مثلا أن الأسد له معنى في الوجود يعرفه كل إنسان شكليا إلا أن في التسمية يختلف الناس عليها من جهة إلى أخرى، فإذا سماه العرب أسدا، ليس بالضرورة أن يطلق عليه غيرهم نفس التسمية وهذه التسمية ليست في المعنى نفسه في اللغة العربية، فقد وجدت له أسماء عديدة أخرى، وأن التسميات والمعاني تظهر ما في أذهان المعرفة كتكوين مفهومي ضميري، والأشياء كتكوين مادي، وهذا ما ذهب إليه ابن حزم من جهته بقوله: "لا سبيل لمعرفة حقائق الأشياء إلا بتوسط اللغة "38 وأن الدلالة اللغوية في طرح إبن حزم ترمي إلى البحث عن العلاقة بين المعرفة وبين الشيء وهي قضية جدلية تقوم على الوجود كطرح أول والإنسان كطرح نقيض من جهة وطرح اللغة كتأليف من جهة أخرى، وهذه القضية شغلت بال المفكرين في الفكر العربي الإسلامي في مجال الارتباط بين الشيء والمعنى الذي هو أساس كل دليل يستدل به الإنسان وينطبق هذا على الجماد والحيوان والإنسان وفي الاستدلال وفي عدم الاستدلال "39 فكلمة القرية "مثلا تحمل علامة أو معنى محدد موجودا في العالم الخارجي، وعندما يلفظ الإنسان بكلمة قرية، فهو يقدم علامة تدل على على شيء نفسه المجسد المتمثل في القرية فعلاقة الكلمة بالدلالة تتحقق بما اصطلحت عليه الجماعة في عالمها الخارجي" ولكي تتحقق الدلالة في العلامة اللفظية لابد من توافرا لحقائق التالية:

- 1- اللفظ: وهو نوع من الكيفيات المسموعة
- 2- المعنى: أي الدلالة التي وضع اللفظ لها.
- 3- إضافة عارضة بينهما وهي الوضع الذي جعل اللفظ بإزاء المعنى "40

وأن توافق العلامات ومعانيها مرتبط بكيفية لفظها وما تشير إليه في الواقع المتفق عليه من قبل الجماعة وهذا ما عبر عنه السكاكي بقوله" والواضع إما الله وإما غيره، والوضع عبارة عن تعيين اللفظ بإزاء المعنى بنفسها"<sup>41</sup>، أما الرازي فقد اعتبر من جهته أن اللغة تسبق الوضع في الوجود"<sup>42</sup>. وبالرغم من أن أي لغة أو لفظة تعتبر نظاما للتعبير عن المعاني والنظام معناه تطبيق قواعد ثابتة على البنية اللغوية أو على عناصرها الأولية التي هي الأصوات التي تشكل اللفظة ثم التركيب ثم البنيات الدلالية ولكون الكلمة في مجال الاستعمال اللغوي لا وجود لها دون ارتباطها بدلالة أو العلاقة بين اللفظ والمعنى،" ويقصد بهذا المفهوم دلالة الأثر

على المؤثر كدلالة الدخان على النار، والسحاب على المطر "43، فهذه الجدلية السببية القائمة بين اللفظ والمعنى في مجال الاستعمال اللغوي يقول في شأنها الفارابي" قلما كانت الخطوط دلالاتها على الألفاظ باصطلاح كذلك دلالة الألفاظ على المعقولات التي في النفس باصطلاح ووضع وشريعة... يشرعها لهم مدبر واحد ويحملهم عليها الجماعة المدبرون "44، فالفارابي هنا يربط الإحالة اللغوية وتحقيقها يتم باتفاق الجماعة المدبرين ولا يستمدها الإنسان من تلقاء نفسه، وفعلا أن اللغة ممكنة النطق وتداولها لا يتحقق من قبل فرد وإنما من أفراد، ويأتي ذلك من أفراد المجتمع المتكلمين بها، وأن المدبرين هم اللذين يقومون باصطلاح الكلمة ووضعها للاستعمال وقبولها وشيوعها مرهون بإرادتهم، فقد يقبلونها أو يرفضونها، فهدا يدل على أن الفارابي قد أدرك مفهوم الدال والمدلول والتمييز بينهما قبل دي سوسير الذي ميز بين (signifié et signifiant)

وفي هذا المجال يقول الفارابي: "إن محاكاة الأمور المتشابهة بعضها بعضا هي محاكاة بالطبع، ومحاكاة التركيب في اللفظ للتركيب المشار إليه في المعنى هو باصطلاح"45، فيقصد الفارابي في هذا التعريف أن للفظ بصورته السمعية لم يظهر بمقتضى معنى يحمله في ذاته ولكن بدواعي اصطلاحية اتفقت عليها الجماعة، فتشكل اللغة كذلك بشكل يتفق مع اتجاهات الأمة العامة ومطامحها ونظرها إلى الحياة"<sup>46</sup>، فالتشابك الدلالي للغة مرتبط بتشابك العوامل الاجتماعية المختلفة مثل العوامل الثقافية والنفسية وكذلك الخصائص الفيزيائية والفيزيولوجية التي تتميز بها لغة عن أخرى، " وخصائص الأمة العقلية ومميزاتها في الإدراك والوجدان و النزوع ومدى ثقافتها ومستوى تفكيرها ومنهجه وتفسيرها لظواهر الكون وفهمها لما وراء الطبيعة كل دلك وما إليه ينعت كذلك صداه في لغتها"<sup>47</sup>، فالبنية اللغوية تستمد معانيها ودلالتها من الواقع الاجتماعي الذي ينمو فيه، وأن طرح قضية اللفظ والمعنى تؤول إلى طرح قضية علاقة اللغة بالفكر فالمعنى وليد على الفكرة و مولد لما بعده، لعل ابن جنى يؤكد هذا بقوله: "واعلم أن واضع اللغة لما أراد صوغها وترتيب أحوالها هجم بفكرة على جميعها ورأى بعين تصوره وجوه جملها وتفاصيلها"48، فابن جنى هنا يطرح قضية المعنى الأفقى للغة في مستوى الترابط في مختلف المستويات القولية فسرعان ما دهب إلى هدا بعض البلاغيين الدين أطلقوا على المعاني، بالمعاني الأولى والثواني، فهي أغراض تفرضها دواعي بلاغية، وفي فلسفة فكرة المعتزلة القائلة بالفصل بين اللفظ والمعنى في تفسير القرآن الكريم"<sup>49</sup>.

قضية التطابق بين اللفظ والمعنى

وإذا كان المعتزلة يدعون إلى الفصل بين اللفظ والمعنى ولدواعي فلسفية، فجل علماء اللغة يتحدثون عن وجوب المطابقة بين اللفظ والمعنى، وينبغي أن يسوى بينهما في كل فنون القول، وأن المساواة

هي مساواة مقايسة تضع الألفاظ في مواطنها المناسبة، وهي مزاوجة اضطرارية لا يمكن تجاهلها، و في هذا يقول أبو هلال العسكري:" أن الألفاظ أجساد والمعاني أرواح، ويجعل مدار الجودة في كتابه على حسن التأليف الذي يزيد على حسن التأليف الذي يزيد المعنى وضوحا وشرحا، وفي صناعة الشعر أن يجري المنظوم مجرى المنثور في سلاسته وسهولته واستوائه وقلة ضروراته"50.

فالمعنى هو المحور والمدار أم اللفظ هو الذي يكون صورة يخرج بها المعنى إلى وجود الدلالة، وأن الاهتمام بالمعنى هو أولى و لا معنى بدون لفظ، وقد يزداد حسن الألفاظ عندما تكون مطابقة لمعانيها ومألوفة الاستعمال دائرة في الكلام دون غيرها من الألفاظ وفي هذا يقول ابن الألفاظ وفي هذا يقول ابن يعلم أن الألفاظ في الأذن نغمة لذيذة، كنغمة أوتار وصوت للمنكر كصوت الحمار، و أن لها في الفم أيضا حلاوة كحلاوة

العسل، ومرارة كمرارة الحنظل، وهي على ذلك تجري مجرى النغمات والطعوم"<sup>51</sup>، فالتأليف بين اللفظ والمعنى عمل طبيعي لا يقوم على عملية الترقيع وقد اهتم به المفكرون واللغويون المسلمون قديما في دراستهم في مجال الحقل اللساني للكشف على المظاهر التركيبية ودلالتها في الوجود وعلاقاتها المعنوية في مجالها الطبيعي المنطقي والعرفي وفق الأوضاع الاستعمالية للغة.

فحين نتعرض إلى محاكاة التركيب في اللفظ والتركيب في المعنى فهدا يحققه التأليف السليم الذي يربط بين العقل والاكتساب اللغوي، فلهذا لا يمكن اختيار اللفظ كدال دون اختيار المعنى كمدلول ولا يمكن عزل القواعد أو البنيات اللغوية عن بعضها البعض، فهي مترابطة ومتكاملة ولذلك نجد أن التنظير الفلسفي لا دخل له في صنع اللغة باعتبارها ظاهر اعتباطية، و قد تكلم الغزالي على هده الظاهرة فقال: "لا مجال للعقل في اللغات "52، وقد علل الرازي من جهته هده الظاهرة بقوله: "ولدلك لأن العقل لا طريق له لمعرفة اللغات البتة بل دلك لا يحصل إلا بالتعليم، فإن حصل بالتعليم حصل العلم به وإلا فلا..."53، فالعلم بحقائق اللغة معناه العلم بحقائق الأشياء، لكون اللغة مرتبطة بالظواهر الكونية، فالعقل متمكن من تحصيل اللغة من جهته ولكن هدا التحصيل لا يتم إلا في تشكلها الكوني أو الإنجازي وهذا الاتجاه يؤكده أبو بركات بقوله: "ألا ترى أن اللغة لما وضعت، وضعت وضعا نقليا لا عقليا ثم تجزأ القياس فيها، واقتصر فيها على ما ورد به النقل"54، ورغم هذا فإن ا□لفظ يبقى صاحب السيادة فهو يتقدم سائر أشكال الدلالات فمعرفة الشمال والجنوب والشرق والغرب لا تتأتى دلالة هاته الاتجاهات إلا بوجود اللفظ كما أن اللفظ هو من صنع وتخيل الإنسان، ويتحقق بالنظر إلى علاقاتها بالموجودات التي تدل عليها مثل الشمس ولتحديد هذه الدلالات في اللسان لا بد من وجود لفظ له معنى، فلفظ الشمس يدل على هذا الكوكب الذي يضيىء علينا، كما أنه القاسم المشترك في حقل الدلالة، ولكن رغم سيادته أي

مجال الحقل الدلالي أو الاتصال فالسياق اللغوي هو الذى يحدد البنية الدلالية ويخلق لها قيمة حضورية وحضورها يتأكد من خلال التعليم والتأليف والاكتساب اللغوى معناه الملكة لأنها توسط بين اللغة ومعرفة قوانينها، وهذه الفلسفة اللسانية واضحة في فكر ابن خلدون، إنه يقول: "صناعة العربية إنما هي معرفة قوانين هذه الملكة ونقائصها خاصة"55، فمن كلام العلامة ابن خلدون يتبين أن الفلاسفة كانوا يفكرون في المعنى منذ وقت بعيد لكونه مازالت تثار حوله المفاهيم والدراسات لتحديد ما يدل عليه من المسائل، وقد ارتبط مفهوم المعنى في الدراسة الحديثة مثل بعدة مصطلحات سیمانتیکس Semantics کما أن البعض يفضلون استعمال مصطلح السيماسيولوجي SEMASIOLOGIE بدأ استعمال السيمانتيكس في اللغة الإنجليزية التنبؤ بعلم المستقبل وبخاصة الطقس، أما معجم أوكسفورد OXFORD

اللفظ لا دلالة له بمفرده في

خاصة المؤسسة الألسنية إنما تقوم تحديدا للحفاظ على التوازي بين هذين الترتيبين من الاختلافات "60.

### استنتاج عام

فللغة إمكانات لا متتاهية لكونها تقدم وصفا وأن لكل شيء يكون له اسم، ويشار إلى الأشياء في العالم الخارجي برمز صوتی یسمح باستحضارها بسهولة حتى عند غيبتها " وعندما استعمل الإنسان إمكانات اللغة الملفوظة لتعيين الأشياء، فإنه بذلك قد تمكن من وسيلة للتفكير من الإشارة الخارجية إلى الحياة الفكرية، ومن المحسوس إلى المجرد، فكل إنسان يحيى حياة اجتماعية بصفة طبيعية، يستطيع أن ينشئ لنفسه لغة وهذا ما يتجلى أحيانا لدى الطفل... فهو عادة يكتفى بتعلم لغة فئته الغنية بجميع المكتسبات الثقافية في الماضي وهو في هذه الحالة يتعلم اللغة الجاهزة.

ونستتج من هذا كله أن الدلالة لها علاقة وطيدة بالحياة

أي علم دلالة الألفاظ وتطورها"56، ومن جهة يرى الدكتور عبد القادر الفاسي الفهري أن المكان الطبيعي للمعنى هو العالم الخارجي، لأن المعنى يبرز في العلائق المطردة بين الأوضاع، والمعنى اللغوي يجب أن ينظر إليه في إطار هذه الصورة العامة للعالم، عالم مليء بالمعلومات وأجسام موفقة الانتقاط جزء من هذه المعلومات" 57 هذا يمكننا من الوقوف والكشف عن جملة من التطورات اللغوية والفكرية والعلمية التي عرفتها الدراسات اللسانية خاصة ما له علاقة بالبنية اللغوية بصفة عامة والدلالية بصفة خاصة بالعالم الخارجي، وهذا المبدأ جوهري حتى أنه ينطبق على جميع عناصر اللغة المادية بما فيها الصوتيمات... وأن الحرية التي يتمتع بها الأفراد هي ما يثبت هذا في اللفظ "58. فمن السهل إذا أن تكون اللغة سوى أنها تميل إلى انتظام معين، وأنها تتبع من حالة فيزيولوجية تستدعي هذا الانتظام بين اللفظ والمعنى في جميع أوضاعها البنائية "ولا ريب في أن الألفاظ وحدها إذا لم تدل دلالة صحيحة على المعانى كانت باطلة لا عمل لها في النفوس، وأن المعانى إذا لم تصورها الألفاظ تدل عليها دلالة قوية، ضاعت فلا نحس لها بأثر، فالكتاب البلغاء الذين اشتهروا في القديم فإنما، اشتهروا بحسن تتسيقهم بين الألفاظ والمعاني" ولا شك في أن معنى الكلمة مكتسب، وأن نفس المنطوق به قد اكتسب مختلف المعاني في مختلف الأوساط، "فإذا سلّمنا بهذا التوازي بين الدلالة والإنسان عرفنا كيف أن كل دلالة هي ظاهرة اجتماعية، وأن كل ظاهرة في المجتمع هي بذاتها دلالة"59، هذه الدلالة التي تستمد ظواهرها من نماذج سلوكية في الحياة، فالإنسان ينهض صباحا وينام ليلا، فيتخذ من النهار معاشا ومن الليل سباتا، فكلمة المعاش تدل على الحركة والعمل الدعوب، وكلمة السبات تدل على السكون والتوقف عن الحركة، "وعلى الرغم من كون الدال والمدلول -هذا في اتخاذهما منعزلين سلبيين وتفريقين يشكلا محض نسقهما واقعة ايجابية، لا بل

أن هذا هو الصنف الوحيد من الواقع الذي تحتوي عليه اللغة إذ أن

فيقدم تعريفا لهذا المصطلح بأنه ذو علاقة بالتعبير المراد أو المعنى

التي يعيشها الإنسان وتستمد معانيها من هذا الواقع المتشعب والمعقد أحيانا لأن أشكال الدلالة تختلف وفق مدلولاتها الواقعية المستمدة منها ولذلك أن مصطلح الدلالة لا يكزن وجيها في كل الحالات بين اللغة وقوانينها بصفة عامة. فمثلا كما قال الأشموني في تعريف النحو هو العلم المستخرج بالمقاييس المستنبطة من استقراء كلام العرب الموصلة إلى معرفة أحكام أجزائه التي ائتلف منها"61. حين نقف عند مصطلح الاستقراء الذي ذكره الأشموني هل هو استقراء مستمد من صورة الألفاظ التي تستعمل في المجال اللغوي أم هو استقراء لواقع اللغة وعلاقتها القائمة بين المتصور واسمه فإذا كانت المتصورات توضع لها اصطلاحات كي يسهل حفظها ومعرفتها فهذه الظاهرة هي التي دفعت النحويون إلى الاختلاف بين المفهوم والمصطلح فنجد مثلا في قضية التعجب والاستفهام عند سيبويه أن قولك" ما أحسن عبد الله زعم الخليل أنه بمنزلة قولك شيء أحسن عبد الله ودخله معنى التعجب وهذا تمثيل لم يكلم به"62 وكذلك في جملة التعجب أفعل به انقسم النحاة في وضع المصطلح، فسيبويه والجمهور يرون أن الفعل ماضي جاء بصيغة الأمر والباء حرف جر زائد وما بعدها مجرور لفظا ومرفوع محلا على الفاعلية! والزجاج يرى أنها فعل أمر لفظا ومحلا والفاعل مضمر مفهوم من لفظ الفعل! ويرى الفراء والزمخشري أنها فعل أمر فاعله ضمير المخاطب المستتر "63. وهناك قضايا كثيرة مطروحة في أبواب الكتب النحوية مثل مصطلح الإسناد ودلالته في الجملة الفعلية والاسمية وكذلك التقديم والتأخير مثل "جاء محمد ومحمد جاء" و "محمد رسول الله ورسول الله محمد" أيهما مبتدأ وخبر وكذلك جملة "حسن محمد" فليس ما يدل على الزمن في هذا التركيب وانما القصد هو إثبات الصفة.

إذن قضية المصطلح وتطبيقه يخضع لأسس ترتبط بالوضع والمفهوم والاصطلاح وهو اتفاق طائفة مخصوصة على أمر مخصوص "<sup>64</sup> كما انه عبارة عن اتفاق قوم على تسمية الشيء باسم ينقل عن موضعه الأول "<sup>65</sup> ونظرا لتزايد الاهتمام بالعمل

المصطلحي فقد عقدت عدة مؤتمرات دولية لعلم المصطلحات وتتاولت هذه الدراسات ثلاث جوانب: أولها البحث في العلاقات بين المفاهيم المتداخلة (الجنس -النوع، الكل - الجزء)، ثانيا البحث في المصطلحات اللغوية والعلاقات القائمة بينها وبين وسائل وضعها، ثالثا: البحث في الطرق العامة المؤدية إلى خلق اللغة العلمية والتقنية "66 فلعل مفهوم المصطلح هو تمثيل عقلي للأشياء الفردية أو مجموعة من الأشياء الفردية التى تتوفر فيها صفات مشتركة أو تجريدات يمكن تسخيرها في تصنيف الأشياء وأفراد العالمين الخارجي والداخلي .

خلاصة القول: أن الدلالة تلعب دورا هاما في بناء الكلمة وفي استمرارها أو اختفائها وأن قيمة الكلمة تتحقق بمقدار ما لدلالتها من شيوع واستعمال عملي يصل إلى نوع من التوازن الدقيق قصد إسعاف حاجات المتكلمين وبإمكانها أن تستثير مسمياتها وتجعل

الأسماء والصفات تقوم مقام مسمياتها وموصوفاتها وتحل الألفاظ محل الأشياء التي تدل عليها وتتحول العلاقات اللفظية من الارتباطات النظرية إلى التجريد الذهني في الدلالة وفي هذه الحالة فإن المصطلحات ما هي إلا محاولة جزئية تحدد العلاقة بين

اللفظ ومعناه وكل يتم في ظل قوانين اللسان ودلائله المختلفة المستمدة من الواقع وظواهره المتشعبة.

### الهوامش والمراجع

- . Adré Martinet, 'Eléments de linguistique général', Librairie Armad Colin Paris 1970, P 106. . . 1
  - 2. نظر الدكتور محمود السعران، "علم اللغة- مقدمة للقارئ العربي- "، مرجع سابق، ص 285 286.
- 3. ينظر أبي هلال العسكري- الحسن بن عبد الله بن سهل بن يحيى بن مهران العسكري-، "كتاب الفروق"، قدمه و ضبطه و علق حواشيه و فهرسه الدكتور أحمد سليم الحمصي، مطبعة جروس برس الطبعة الأولى 1994، طرابلس لبنان، ص 20.
  - 4. ينظر نفس المرجع ص 78، 79، 80، 81.
  - 5. 5 André Martiet, p مرجع سابق)
  - 6. André Martinet, P 108 (مرجع سابق)
    - Ibid, p 105 .7
  - 8. ينظر أبا هل العسكري كتاب الفروق ص 36،37 (مرجع سابق)37
  - 9. ينظر بطرس بطرس البستاني، " محيط المحيط" مكتبة لبنان، بيروت 1386 هـ، المجلد 2، ص 1992
    - 10. ينظر جيران مسعود، "الرائد"، دار العلم للملايين، بيروت، ص 1405.
    - 11. ينظر الجرجاني- عبد القاهر-، " دلائل الإعجاز في علم المعاني" ، مرجع سابق، ص 202، 203
      - 12. ينظر محمود السعران: "علم اللغة" ، مرجع سابق ص 319
    - 13. ينظر أحمد حساني : "مبحث في اللسانيات"، ديوان المطبعة الجامعية ، مرجع سابق ، ص 148
      - 14. ينظر الجاحظ" البيان و التبيين" تحقيق عبد السلام هارون مكتبة الخانجي ، القاهرة. ص75
        - 15. ينظر ج1 نفس المرجع ، ص 57
        - 16. ينظر ج1 نفس المرجع ، ص 77.
  - 17. ينظر الجاحط- أبو عثمان عمرو بن بحر من محبوب، "كتاب الحيوان" تحقيق و شرح محمد عبد السلام هارون الطبعة الثالثة دار الكتاب العربي 1969، ص 89
    - 18. ينظر نفس المرجع ، ص20
    - 19. ينظر نفس المرجع ، ص 289

- 20. ينظر أبي هلال العسكري "كتاب الفروق" مرجع سابق، ص 17
  - 21. ينظر الجاحط" كتاب الحيوان" ، مرجع سابق، ج5 ، ص 59
- 22. ينظر الجاحط ، " البيان و التبيين" ، مرجع سابق ، ج1 ،ص 145.
  - 23. ينظر نفس المرجع ج2 ، ص7
  - 24. ينظر نفس المرجع ، ج1 ص 138.
- 25. كتاب مطبعة الاميرية تحقيق عبد السلام هارون ، القاهرة، الجزء الأول ص 48
  - 26. ينظر نفس المرجع ، ص2
- 27. ينظر ابن رشيق- أبو علي الحسن القيراوني- العمدة في محاسن الشعر و أدبه و نقده" تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد مطبعة السعادة القاهرة 1955 ، ج1 ص124 .
  - 28. ينظر ابن طباطبة محمد بن أحمد –" غيار الشعر" تحقيق طه الحاجري و محمد زغلول، شركة فن الطباعة 1956 القاهرة ص 8
    - 29. ينظر أحمد حساني" مباحث في الليسانيات" ديوان المطبوعات الجامعية ص 137
- 30. ينظر أبي هلال العسكري- الحسن إبن عبد الله بن السهل بن يحي بن مهران العسكري، "كتاب الصناعتين"، تحقيق علي محمد بجوي و محمد ابن الفضل إبراهيم، مطبعة عيسى البافي الحلبي و شركاؤه، القاهرة 1962، ص 133.
  - 31. ينظر أحمد الحساني ،" مباحث في الليسانيات "، مرجع سابق ،ص 141.
    - 32. ينظر ابن خلدون المرجع السابق ، ص 514 .
- 33. ينظر عبد الرحمان الحاج صالح،" مدخل إلى علم اللسان الحديث" —القسم الثالث—،اللسانيات —، مجلة في علم اللسان البشري، تصدرها جامعة الجزائر،1972، المجلد2.رقم1،ص 44-43
  - 34. ينظر الجاحط" البيان و التبيين"، مرجع سابق، ج1، ص 76
  - 35. ينظر الجاحط "كتاب الحيوان" ، مرجع سابق " ج3، ص 131
  - 36. ينظر الجاحط " البيان و التبيان" مرجع سابق، ج1 ، ص 75.
  - 37. ينظر عبد الرحمان الحاج صالح" مدخل إلى علم اللسان الحديث" القسم الرابع- ، مرجع سابق، ص38
  - 38. ينظر ابن حزم الحافظ أبي محمد علي-، "التقريب لحد المنطق في المدخل إليه بالألفلظ العامية و الأمثلة الفقهية "، تحقسق ؟إحسان عباس، بيروت 1959، ص155
    - 33. ينظر الجاحط "كتاب الحيوان" مرجع السابق ، ج1 ، ص 33.
    - 40. ينظر أحمد حساني،" مباحث في اللسانيات " مرجع سابق ، ص 148
    - 41. ينظر السكاكي- أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر -" مفتاح العلوم" القاهرة ، 1937 ، ص139

- 42. ينظر الرازي الإمام محمد فخر الدين بن ضياء الدين الرازي-" التفسير الكبير"، الطبعة البهية القاهرة ، 1938 ، ج1 ، ص22
  - 43. ينظر أحمد حساني،" مباحث في اللسانيات " مرجع سابق ، ص 148
  - 44. ينظر الفارابي" شرح كتاب أرسطو طاليس في العبارة" بيروت 1960، ص27
    - 45. ينظر نفس مرجع سابق ، ص 51.
  - 46. ينظر الدكتور على عبد الواحد وافي،" علم اللغة" ،دار نهضة مصر للطبع والنشر القاهرة ، ص 239.
    - 47. ينظر نفس مرجع سابق ، ج1، ص 204.
  - 48. ينظر ابن جني ، " الخصائص" ، تحقيق محمد على النجار ، مطبعة دار الكتب المصرية ، ج1، ص 64.
- 49. ينظر الدكتور جابر عصفور" الصورة الفنية في التواث الندي و البلاغي" دار الثقافة للطباعة و النشر، القاهرة، الطبعة الأولى 1994، ص 381 و ما بعدها.
  - 50. ينظر أبي هلال العسكري" كتاب الصناعتين" تحقيق علي محمد البحري ومحمد بن الفضل ابراهيم ، مطبعة عيسى الباي القاهرة ، ص 167–173
    - 51. ينظر ابن الأثير -نصر الله "المثل السائر" مطبعة النهضة، مصر ط1 ،1960 ،ص 59
    - 52. ينظر أبو حامد الغزالي- الإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي-،" المستصفى في علم الأصول" القاهرة، 1937 ،ص 15
      - 53. الرازي ، المرجع سابق ، ج2 ، ص176.
    - 54. ابن الأنباري أبو البركلت كمال الدين عبد الرحمان—، لمع الأدلة في أصول النحو، تحقيق سعيد الأفغاني طبعة الجامعة السورية 1957 ص 48.
      - 55. ابن خلدون مرجع سابق ص 560.
      - OXFORD Learner's dictionary "Oxford university press Second edition, 1991 p 374".56
        - 57. ينظر د. عبد القادر الفاسي الفهري،" اللسانيات و اللغة العربية"، منشورات عويدات، ط1، بيروت 1986، ص 386.
          - 58. ينظر Fardinand de Saussure, cours de linguistique ص104
          - 59. ينظر عبد السلام المسدي اللسانيات و أسسها المعرفية ، الدار التونسية للنشر ، ص 55.
            - 60. ينظر Fardinand de Saussure, cours de linguistique، ص 60
      - 61. الأشموني أبو الحسن علي نورالدين ،حاشية محمد بن علي الصبان ، رتله وضبطه مصطفى حسين أحمد ، دار إحياء الكتب العلمية بيروت.
        - 62. سيبويه ، الكتاب ، مطبعة بولاق ، ص 157.
        - 63. ينظر الاسترباذي ، شرح الرضى على الكافية لغبن حاجب ، دار الكتب العلمية ، بيروت ص588.
          - 64. محمد مرتضى ى الزبيبي ، تاج العروس ، بن غازي ، ليبيا، مادة صلح .
            - 65. على الجرجاني ، كتاب التعريفلت، بيروت ص 22.

مصطفى طاهر الحيادرة ، من قضايا المصطلح اللغوي ، ص 22-23

# تعليمية اللغة العربية من منظور لسانيات النص مقاربة في خطاب المنهج

سفحة \_\_\_\_\_



هواري بلقندوز أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة

### توطئة

إن أدنى تأمل في الحصيلة المعرفية للممارسات التعليمية يهدي بنا إلى أن واقع تدريس اللغة العربية في بلادنا يشكو من الضعف والهزال. وقد أثبتت الأبحاث الميدانية لما هو جار به العمل في هذا المجال أن السبب في ذلك يرجع إلى أن الدرس اللغوي ظل حبيس النموذج التقليدي في التاقين، لا سيما من حيث المعطيات والمنهج. الأمر الذي عزز انتقادات الفعالية البيداغوجية في المحافل الأكاديمية والمقامات الرسمية.

سنحاول من خلال هذا البحث الجوس في مسارب هذا الوضع المعرفي الذي يروم الممارسة التعليمية للدرس اللغوي العربي الحديث، مبرزين دور المناهج المعاصرة في ترقية تدريس العربية وإتقانها ولاسيما اللسانيات النصية Linguistique Textuelle بوصفها المقاربة الحصيفة والوجيهة متى سخرت تسخيرا علميا وعمليا في هذا المجال بعد تكييفها وفق حيثيات العملية التربوية والتعليمية تنظيرا ومراسا.

تعليمية اللغة العربية الواقع والآفاق:

لاشك أن ما يلفت النظر في الوضع الراهن للغة العربية هو أن الأدوات الأساسية لتعلمها وتيسير استعمالها والتفقه فيها لم تحظ بالتجديد الذي حظيت به مثيلاتها من اللغات الأخرى كاللاتينية والجرمانية، وليس أدل على ذلك من أن المعجمية العربية لم تتجاوز المعطيات القاموسية لدى القدامي في القرنين الثاني والرابع الهجريين تصورا وتأليفا ومادة. بالإضافة إلى ذلك، فإن الإشكالات المتعلقة بقواعد هذه اللغة لم تتعد أفق التصور النحوي للقرن الثاني الهجري. ومن هاهنا استوجب على الباحث اللسانياتي العربي على غرار إعادة النظر في تصور طبيعة اللغة العربية وخصائصها وتحديد المناهج الكفيلة بمعالجتها، أن يرسم الأدوات الإجرائية اللائقة بتنمية طاقة مستعمليها والعمل على تطويع قواعدها في جوانب تخص تركيبها ومعجمها وأساليب تنميتها. وعلاوة على ذلك يأتي دور الباحث في مجال اللسانيات التطبيقية وتحديدا حقل تعليمية اللغات\* Didactique des Langues، ممثلا في البحث في خصائص اللغات وطرق اكتسابها انطلاقًا من الوصف والتفسير لسمات التماثل والتباين بينها بغية توفير الأدوات التي تساعد المتعلم على الانتقال من معرفة غير واعية للغة

إلى معرفة واعية ومتجددة تستجيب لمقتضيات العصر ومستجدات الحياة.

لا شك أن المعاينة الميدانية لحال تدريس اللغة العربية في بلادنا تكشف لا محالة عن وضع معرفي سكوني Statique يتراءي لنا من خلال تقليدية الطرح شكلا ومحتوى، إذ أن المتأمل في الكتب المدرسية المبرمجة في الأطوار المختلفة " لا يمكنه إلا أن يخلص إلى ملاحظة جوهرية مؤداها أن الموضوعات المقترحة على تلاميذنا موضوعات مسطحة فجة لا تشد التلميذ إليها، ولا تحفزه على الإقبال عليها "[1] . ناهيك عن عزوف طلاب المدارس والجامعات عن المناهج المتبعة في تعليم النحو العربي بسبب التعقيد الذي ترسمه ازدواجية التصور النحوي بين التقنين والتجريد في مرجعيته البصرية، والوصف في مرجعيته الكوفية. ولا مناص من تجاوز هذا الإشكال إلا بتوحيد القاعدة النحوية وتكييفها وفق مقتضيات المنهج التربوي المعاصر مع إمكانية إعادة النظر في هذه الازدواجية.

ومن هذا المنطلق ظل الوضع المعرفي التعليمية \* اللغة العربية في بلادنا يراهن على وصف وتفسير الإشكال في مستوى المحور الأفقي، والأحرى أن ننعته بمستوى لسانيات الجملة، الذي ما فتئ ممثلوه ينادون بإمكانية الخروج من عمل أكاديمي مجرد إلى عمل ميداني تنعكس آثاره على المشاكل العملية التي يطرحها أفق الدر س اللغوي المعاصر، لا سيما منها: تغيير الوضع اللغوي، و توليد

المصطلحات الفنية، ثم إعادة النظر في أجهزة اللغة قصد تجديد أساليب التعبير وإتاحة الفرص للتطويع، و تصميم البرامج التعليمية، فتحديث القواميس والمعاجم والقراءات اللغوية والنحوية مع استثمار نتائج البحث اللسانياتي في تعليم اللغة العربية للناطقين بها ولغير الناطقين بها [2].

كل هذه الاقتراحات والجهود، على الرغم من وجاهتها فإن ما جاءت به لا ينهض سببا قويا لتبرير تعثر الفعالية التعليمية للدرس اللغوي العربي المعاصر. وبالتالي بات الفضاء الاستدلالي للنمط الخطابي يعاني من العتمة والانغلاق، كان من إفرازاتهما الأسلوب الجاف والدقيق المتعب الذي حال دون نجاح العملية التعليمية. ولعل مثل هذه الخطورة قد تداركها الأفق الغربي و أقر بوجودها. وذلك من خلال الإشارة التي يوردها Denis Gérard يطلعنا من خلالها على حدود اللسانيات التطبيقية في تعليم اللغات والتي مؤداها أن وجه الصعوبة يكمن في المرجعية اللسانية المعقدة للمنهج التعليمي من جهة، والتعقيد الناجم عن طبيعة المادة المدروسة واستعدادات المتعلم للتكيف معها من جهة ثانية. [3] يكفي أن نقف عند حقيقة مفادها أن هذا الإشكال يتجاوز أفق لسانيات الجملة Linguistique إلى سياقات **Phrastique** تداولية Pragmatiques ملابسة للعلمية التعليمية، تحملنا على التفكير في مقاربة نصية في التدريس تعرف بلسانيات النص .Linguistique Textuelle

عبقحة \_\_\_\_\_\_

### المقاربة اللسانية النصية بديلا ديداكتيا:

في البداية لا يسعنا إلا أن نعرج على مفهوم لسانيات النص بوصفها حقلا معرفيا جديدا طالما أخصب البحث في نظرية تحليل الخطاب تنظيرا ومراسا.

تشير المداخل النظرية في هذا المجال إلى أن لسانيات النص تنطلق من فرضية قوامها أن النص لا يعدو أن يكون وحدة لسانية خاصة تتجاوز أفق الجملة من جهة وتلابسها من جهات أخرى. ضمن هذا السياق يشتغل الباحث في مجال لسانيات النص على المعاينة المسبقة لأشكال وأنماط النصوص والخطابات، من مثل Argumentatifs النصوص الحجاجية والنصوص الشارحة Explicatifs والنصوص الواصفة Descriptifs والنصوص السردية Narratifs، مع ضرورة التركيـز علـي البنيـة المقطعية Structure Séquentielle لأنماط هذه النصوص، والقوانين التي تؤطر التمفصلات النصية لهذه البنية من مثل مقولتي الانسجام Cohérence والاتساق Cohérence. بحيث يتعين على الباحث فحص مقولة الانسجام في المستوى العمودي للنص (البنية الدلالية والملابسات السياقية)، في حين يتم فحص مقولة الاتساق في المستوى الأفقي للنص (روابط الجمل والعلاقات بين الوحدات النصية أو ما يعرف بالعوائد النصية Les Connecteurs)، التي تميز النص بخاصية النصية Texture عن كونه مجموعة من الجمل.

وإذا كان النص " يتكون من جمل فإنه يختلف عنها نوعيا. إن النص وحدة دلالية، وليست الجمل إلا الوسيلة التي يتحقق بها النص. أضف إلى هذا أن كل نص يتوفر على خاصية كونه نصا يمكن أن يطلق عليه النصية". [4]

يبدو أن المكسب المعرفي الذي حازته لسانيات النص تمثل في ذلك التعميق المنهجي لمقولات لسانيات الجملة ضمن الفضاء العام لاستراتيجيات النص والخطاب، وليس أدل على ذلك من التماسنا لبعض المقولات النصية المحايثة لمقولات لسانيات الجملة من مثل Performance 9 Compétence textuelle textuelle ...إلخ، والتي سرعان ما درج بعض الباحثين من مثل هاليداي (1970) وهايمز (1971) وفان دايك (1989) على بلورتها وتكييفها ضمن اتجاه يعرف بالنحو الوظيفي التداولي، وفي هذا السياق يحيلنا أحمد المتوكل على أهم مرتكزات النحو الوظيفي من خلال أربعة محاور هي: وظيفة اللغة، البنية والوظيفة، موضوع الوصف اللغوي، ضوابط الوصف اللغوي. [5] على أن يتم تحديد خصائص ومقومات تلكم المحاور ضمن سياق تداولي (سيكولوجي ومنطقي).

نخلص إذن إلى أن لسانيات النص بمنطلقاتها النظرية وحدودها الإجرائية وتعميقاتها المنهجية في النحو الوظيفي التداولي تحاول أن تجتاز الحدود التي سرعان ما ضيقت الخناق على مسار العملية التعليمية في اللسانيات

التطبيقية، وذلك من خلال تركيزها على مقولتي النص والسياق ودورهما في الممارسة التعليمية، على نحو تكون بموجبه أي معرفة لغوية مشروطة بمعرفة سياقية تداولية نظفر بها من خلال تعاملنا مع الملفوظ النصي.

ضمن هذا المنظور بإمكاننا أن نتفحص إشكال تعليمية اللغة العربية في المحور العمودي على أن يتجه التساؤل شاقوليا صوب العمق لفحص أنماط النصوص المبرمجة وخصائصها الخطابية، مع إمكانية ربط الصلة بينها وبين أنماط خطابية علمية أخرى وبالخصوص ما يتعلق منها بمحاورة نصوص مختلفة في مناخاتها الثقافية والإيديولوجية والفكرية، قومية كانت أو عالمية. كما لا يفونتا أن ننوه في هذا المقام بحقيقة مفادها أن مجال التحليل النصى يستوفي شروط ممارسته واستثماره في مراحل متقدمة من أطوار تعليم اللغة العربية أي ابتداء بالمستوى الأساسي إلى غاية مستوى التعليم العالى، حتى يتسنى للمتعلم الإحاطة بالنظام اللساني في سياقه الاستعمالي، أو بالأحرى يتمكن المتعلم من امتلاك كفاءة لسانية تداولية.

والجدير بالإشارة أن البرامج التعليمية في الوطن العربي عموما وفي بلادنا على وجه الخصوص تنطوي على جملة من الإشكالات البيداغوجية، أبرزها ضعف الرصيد اللغوي بالنظر إلى مفردات الواقع الثقافي العربي، بحيث يغدو هذا الرصيد " إفراديا جما يغطي حقولا ما، في حين يعدم المعلم والتلميذ الألفاظ والمفردات الدالة على هذا الحقل أو ذاك ".[6]

ويتجلى هذا الضعف في الطابع المنمط النصوص المبرمجة في الأطوار الأولى من التعليم، والذي سرعان ما ينعكس سلبا على القدرة الإدراكية للمتعلمين من حيث إنه لا يضيف إلى رصيدهم العلمي أي جديد. وعلى غرار ذلك قيض لنا أن نلاحظ بأن النصوص الأدبية المبرمجة في معظمها نصوص وصفية، أو يطغى عليها الطابع الوصفي، في حين تكاد باقي الأنماط الأخرى تتعدم، مثل النصوص الحجاجية والسردية والشارحة. ومبرر ذلك في نظر بعض الباحثين هو اعتماد الرؤية الماضوية في ممارسة تعليم اللغة العربية من خلال مقرر النصوص الأدبية وتدريسها.

وخلاصة القول إن برامج تعليم اللغة العربية ما فتئت تكرس نمطا تقليديا في تتاول النصوص الأدبية، يبدو أشد التصاقا بالماضى، ورؤية ساكنة للعالم لا تعبأ بحركة المجتمع من تطور وانفتاح. ولا غرو من أن يكون هذا سببا مباشرا يفسر النقص البالغ لدى طلبتنا ومتعلمينا في التعليق والتعليل أو الحجاج هذا من جهة، ومن جهة ثانية سوء توظيفهم لأدوات الربط بين الجمل Les Connecteurs. الأمر الذي حال دون بلوغ المستوى النصبي في إنجازهم اللغوي Performance Linguistique. کانت هذه بمثابة خلاصة ضمنية لنتائج الدراسة التي أنجزتها المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم حول واقع مناهج تعليم العربية، والتي نشرت نتائجها مفصلة عام 1985 وطبق الاستفتاء على 15 دولة عربية ومنها الجزائر. [9]

وقد كان لا بد والحال هذه من تدارك هذا النقص وسد الثغرات بغية ترقية وتحسين الممارسة التعليمية عبر كافة مستوياتها، وبكل ما يعتروها من خصوصيات.

ولعل إطلالة عجلي لما هو جار به العمل في برنامج التعليم الثانوي الخاص باللغة العربية وآدابها، تطلعنا على مدى استخفاف هذا البرنامج بمقوم البيئة الثقافية والحضارية ودورها في العملية التعليمية، ذلكم المقوم الذي سرعان ما سجلته مديرية التعليم الثانوي نفسها ضمن أهداف منهاجها المقرر لسنة 1995. [10] ولسنا ههنا نشك في موقف أحد الباحثين من أن السبب في ذلك يعود إلى انتصار هؤلاء للنموذج التراثي " بوصفه النموذج الأمثل الذي ينبغى احتذاؤه وتلقينه سواء تعلق الأمر بالنثر أم بالشعر "[11]، الأمر الذي حال دون نجاح عملية تحديث الأطر التربوية والبيداغوجية في بلادنا. كيف يفسر الدارس مثلا خلو مقررات البرنامج الدراسي لهذا الطور من أجناس أدبية ميزت القرن العشرين من مثل الرواية، القصة القصيرة، والمسرحية، والشعر الحر؟ اللهم إلا ورود بعض النماذج بتحفظ شديد ورؤية اختزالية بالغة.

ولهذا السبب اقتضت استراتيجية تعليمية اللغات الأجنبية التركيز على مقوم المعيش اللساني Le Bain Linguistique ، وذلك لتأهيل المتعلم ليتجاوز المعرفة القواعدية الخاصة بالجمل إلى المعرفة النصية بكل أنماطها: الوصفية والحوارية والسردية. أو بالأحرى لأن يوازي بين المعرفتين، في رحاب محاورة القاعدة

مع الواقع اللغوي محاورة تناصية -Inter مع الواقع اللغوي محاورة

واذا زاد توغل الدارس في تقييم أهداف البرامج التعليمية يستشعر مدى اغتراب التلميذ في زمن المثاقفة والعولمة بالمقارنة مع برنامج اللغات الأجنبية الذي يعكس الانفتاح على العصر. زيادة على ذلك يبدو أن هذه الأهداف تتوزع على قسمين: أهداف لغوية وأهداف أدبية من مثل التمهيد للنص، والفكرة العامة ثم الشرح فالمناقشة الذوقية. وعلاوة على ذلك فإن الملاحظة الشاخصة والمتبصرة بالمكونات للمعرفية لمناهج التدريس في أقسام اللغة العربية وآدابها بجامعاتنا تكشف لنا عن مدى استخفاف هذه المناهج بالمعطى التداولي، وبالتالي بحيوية النصوص وديناميتها. ومن ثم جردت المقاييس المبرمجة في تدريس اللغة العربية وآدابها من سياق استعمالها الحاضر، وبقيت وفية لمراحل تاريخية معينة. كان هذا ما أدى في نظرنا إلى خلط واضح بين نسقين مختلفين في تدريس اللغة العربية هما: حاضر اللغة العربية، وتاريخ البحث فيها. وعلنا لا نبالغ في الحكم على أن مناهج التدريس في مجملها تتجه صوب تاريخ البحث في اللغة العربية لا في حاضرها. على نحو أضحى بموجبه البرنامج التعليمي يقدم تصورا معينا في تاريخ البلاغة العربية، وفي تاريخ النحو العربي. ولعل هذه التاريخية الصارخة قد ساهمت في ضعف مصداقية الآلة الواصفة للغة العربية الحالية، وحالت دون إنتاج معطيات

لغوية جديدة تساير الوضع الحضاري للغة العربية الحديثة.

وما من شك في أن هذه المقاربة المنمطة في التدريس غير قادرة على الوقوف عند أدبية النص الأدبي La Littérarité ذلك أن هذا الأخير لا يمكننا بحال من الأحوال أن نحكم على أدبيته من خلال ما يحويه من مجازات وكنايات واستعارات قد يشترك فيها مع غيره من الخطابات غير الأدبية. [12] بل الأمر هنا يتوقف على مفهوم الملكة النصية Compétence Textuelle التي تجعل المتكلمين قادرين على فهم (إدراك) أحداث كلامية نصية وكذلك على إنتاجها، وبالتالي توسيع دائرة الملكة لتشمل كل القدرات التواصلية كل القدرات التواصلية communicationnelles. القدرة التواصلية المتوافرة لدى مستعمل اللغة الطبيعية خمس ملكات هي: الملكة اللغوية، والملكة المنطقية والملكة المعرفية والملكة الإدراكية والملكة الاجتماعية. ويضيف فان دايك ملكة سادسة هي الملكة الشعرية، التي تضطلع مهمتها بإمداد مستعمل اللغة الطبيعية بما يستلزمه إنتاج وتأويل العبارات اللغوية ذات الطابع الشعري. [13] على أن تكون هذه الملكة خاصة بالخطاب الأدبى دون غيره.

ومن اللافت للنظر أن حقل لسانيات النص بإمكانه أن يزودنا بجهاز مفاهيمي يثري الفضاء التواصلي للممارسة التعليمية، علاوة على كونه بديلا منهجيا ملائما بالمعنى التداولي Pertinent

النص وحدة التبليغ والتبادل أو كما عرفه .ADAM السنص منتوج مترابط، متسق ومنسجم وليس تتابعا عشوائيا لألفاظ وجمل وقضايا أو أفعال تلفظية". [14] معنى هذا أن انسجام نصية الملفوظ اللغوي يتوقف على خاصيتي الانتظام والإطار السياقي التداولي، وبتحقيق هذين الشرطين تتبلور العملية التأويلية التي تتم أثناء التبادل الكلامي (اللغوي).

وإذ ذاك تتضح المعالم الإجرائية لتلكم المفاهيم في الممارسة التعليمية في ضرورة تأهيل التلاميذ والطلاب لفك أسرار النصوص من حيث خصوصيتها، وبالتالي إنتاج نصوص أخرى على منوالها حيث يقتضي المقام ذلك. ومع تنامي التحصيل يتعود المتعلمون على مقارنة أنماط النصوص المختلفة على أن يصلوا في فترات لاحقة إلى حصر المؤشرات Les Indicateurs الدالة فيها، وهي المحطة التي يبلغ فيها المتعلم مرحلة التاقي المنتج، هذا الأخير الذي ينبني أساسا على مقوم الاشتراك في القصدية أساسا على مقوم الاشتراك في القصدية يعرف بمصطلحات السانيات النص بالفضاءات الذهنية Les Espaces Mentaux.

وقد يسأل سائل كيف نميز بين أنماط النصوص المبرمجة تمييزا موضوعيا دقيقا في الوقت الذي تتداخل فيه هذه الأنماط فيما بينها في نص واحد، كأن يتضمن نص سردي مثلا مقاطع وصفية أو حجاجية. ومن ثمة يشكل على المتعلم تحديد خصوصية نص ما وتتميطه.

في الواقع يطرح هذا التداخل إشكالا منهجيا عميقا لدى الباحثين بحيث ينعته .M. ADAM ، بالبنية النصية غير المتجانسة، والتي تبدو آثارها بالغة على عملية القراءة والتلقي لدى المتعلم، على أن يمكن تجاوزها في نظر بعضهم عن طريق بلورة تصنيف النصوص بالنظر إلى السمة الغالبة عليها. ولن يتأتى ذلك إلا بتكثيف تعليم القراءة من خلال تقديم أنواع متعددة ومختلفة من النصوص بغية إكساب المتعلم قدرة تأويلية Compétence Interprétative من القدرة الخطابية Compétence Discursive

للنص والتي من شأنها أن تؤهله لتنميط النصوص.

وخلاصة القول إن لسانيات النص بوصفها المقاربة الوجيهة، بإمكانها أن تفسر بعض الإشكالات المتعلقة بخطاب المناهج التعليمية للغة العربية ولاسيما إذا استثمرت استثمارا جادا ورصينا، لأن اللغة العربية كسائر اللغات البشرية تحتاج إلى التطوير والتجديد، وما أحوجنا إلى ذلك.

# الهوامش والمراجع

1 – محمد يحياتن، في ضرورة الاستفادة من لسانيات النص في النهوض بتدريس اللغة العربية، أعمال الندوة الوطنية حول إتقان العربي في التعليم، منشورات المجلس الأعلى للغة العربية، آفريل 2000 ص 68.

\*- يعود الفرق بين مصطلحي التعليم والتلقين في نظر بعض اللسانيين إلى البعد الإجرائي والمراسي لهما على أن يكون التعليم مرتبطا باللغة الأم، بينما يتوقف التلقين على اللغة الأجنبية. لمزيد من التقصيل ينظر: الفارسي الفهري، المعجم العربي، نماذج تحليلية جديدة، دار طوبقال للنشر المغرب، ط999،2 ص 18. وكذا ينظر: أبو هلال العسكري، الفروق في اللغة، تحقيق لجنة إحياء التراث العربي، منشورات دار الأفاق، بيروت 1991 ص 75 في الفرق بين التعليم والتلقين.

2- ينظر: عبد القادر الفاسي الفهري: اللسانيات واللغة العربية، دار طوبقال للنشر المغرب،ط.1، 1985/ منشورات عويدات، بيروت،ط.1،1986 اص1.20

3 - ينظر: DENIS GERARD, Linguistique Appliquée et Didactique des Langues, ed. Armand Colin, Paris 1972, P.19

4 - ينظر: محمد خطابي: لسانيات النص ،مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء 1988 ص13.

5 - ينظر: أحمد المتوكل: قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية- البنية التحتية أو التمثيل الدلالي التداولي، منشورات دار الأمان الرباط1995ص.13

6 - محمد يحياتن، المرجع السابق ص68.

\*- إن أقد م تعريف للتداولية كان قد اقترحه شارل موريس على أنها " ذلك الفرع من السيميائيات الذي يدرس العلاقة القائمة بين العلامات ومستعمليها" وفي الآن نفسه نستحضر تعريف F. RECANATI للتداولية على أنها ذلك المجال الذي يدرس استعمالات اللغة داخل الخطاب شاهدة في ذلك على مقدرته الخطابية.

F. ARMENGAUD, La Pragmatique, Presse universitaire de France, ed. QUE SAIS-JE, Paris, 1985 P.5

7 – ينظر : خولة طالب الإبراهيمي: اللغة العربية والعصرية، تجربة رائدة في تدريس اللغة العربية، ملخص مداخلات الندوة الدولية حول مكانة اللغة العربية بين اللغات العالمية، منشورات المجلس الأعلى للغة العربية، الجزائر، نوفمبر 2000 ص.45

8 - ينظر: محمد يحياتن، المرجع السابق، ص.69

9- ينظر: صالح بلعيد سوء إتقان العربية رأي في المسألة هامش صفحة:28 -29 أعمال الندوة الوطنية حول إتقان العربي في التعليم، منشورات المجلس الأعلى للغة العربية، آفريل 2000 ص68.

10 - لمزيد من التفاصيل ينظر: وزارة التربية الوطنية، مديرية التعليم الثانوي، منهاج اللغة العربية وآدابها جوان .1995

11- محمد يحياتن، المرجع السابق، ص.74

12- ينظر: المرجع نفسه، ص ص 74-,75

13- ينظر: أحمد المتوكل، المرجع السابق، ص ص 16- 17.

J.M. ADAM, Eléménts de Linguistique Textuelle, Théorie et Pratique, ed. MARDAGA LIEGE 1990, P.18 -14

15- ينظر: خولة طالب الإبراهيمي، قراءة في اللسانيات النصية، مجلة اللغة والأدب حول ملتقى علم النص الثاني، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة الجزائر العدد:19 ،1997 ص: .117

# الأسس النظرية لتعلم لغة ثانية

طاهر جيلا لي أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة

<del>بيد، سمعن س</del>ي تعلّم لغة واحدة على الأقل وهو الأريزال

الطبيعي ومن المحيط. ولكن

ومنذ ذلك الولات

صغيرا، تلك اللغة الأولى التي يسميها اللسانيون اللغة الأم (L1) يمكن أن يضيف لغة أخرى ومن المحتمل ألا يفكر فيها المرء حين تعلمها ولا يجهد نفسه في هي لغته الثانية (L2) التي الوعي بها أو الانتباه إليها، ولدلك ينزع بعض الباحثين إلى تسمية يتم تعلمها في الوسط هدا النّوع من التّعلم غير المنتظم في أطر منهجية اكتساباً<sup>(1)</sup>.

صفحة

من الممكن أن يكون تعلمها من الوعي بحيث يشبه الجهود المستخدمة لتعلم حقول معرفية أخرى في عملية يضحى فيها المرء "قردا متعلما"، فظاهرة اللغة الثانية هي ظاهرة إضافة وزيادة.

# اللغة الثانية والمفاهيم المجاورة:

"اللغة الثانية بمعناها الواسع كل لغة يتم تعلمها بعد أن يتم تعلم اللغة الأم، لذلك فهي تختلف عن اللغة الأجنبية، أما في معناها الضيق فهي اللغة التي تؤدي دوراً كبيراً في بلد أو منطقة ما، ومع ذلك يمكن ألا تكون اللغة الأولى لمجموعة كبيرة ممن يستعملونها نحو تعلم اللغة الإنجليزية بالنسبة للمغتربين في الولايات المتحدة الأمريكية أو تعلم القوطية بالنسبة للأسبان في كاتالونيا (منطقة ذات استقلال ذاتي في أسبانيا) فهذان مثالان عن اللغة الثانية وليس الأجنبية لأن هذه اللغات هي لغات لا تزال باقية بالضرورة في مجتمعاتها، والإنجليزية هي كذلك لغة ثانية بالنسبة للعديد من الناس في بلدان شتى مثل نيجيريا والهند وسنغافورة والفليبين لأنها تؤدي وظائف مهمة عديدة في هذه البلدان وفي هذا السياق يضحى تعلمها ضروريا للنجاح في مختلف الميادين". (2)

وأما اللغة الأجنبية فهي غير اللغة الأم للسواد الأعظم من الناس في بلد أو منطقة ما. وليست مستخدمة وسليلة تربية في المدارس، كما أنها ليست مستخدمة أداة التواصل على مدى واسع في الأجهزة الرسمية والصحافة، فاللغة الأجنبية تدرس في المدارس بشكل نموذجي كموضوع يقصد التواصل مع الأجانب أو لقراءة الأجهزة المكتوبة بتلك اللغة<sup>(3)</sup>.

إن اكتساب لغة ثانية يحيل على دراسة كل من الأفراد والجماعات الذين تعلموا لغة تالية للغة الأولى التي تعلموها وهم أطفال صغار وعلى عملية تعلم تلك اللغة، فاللغة الزائدة أو المضافة تسمى لغة ثانية حتى ولو كانت الثالثة أو الرابعة أو العاشرة، وتسمى أحياناً اللغة الهدف (.T.L) التي يقصد بها أية لغة براد تعلمها.

إن مجال اكتساب اللغة الثاني يتضمن التعلم غير الرسمي للغة الثانية الذي يتخذ مكاناً له في السياقات الطبيعية والرسمي منه الذي يتم داخل الأقسام، وتعلم اللغة الثانية الذي يشتمل على مزيج من هذه الأوضاع والظروف، فقد يحدث التعلم غير الرسمي.

عندما ينتقل ياباني على سبيل المثال إلى الولايات المتحدة ويلتقط الإنجليزية أثناء اللعب ومعاشرة المدرسة من متكلم إنجليزية قحّ خارج أي نظام لغوي خاص أو عندما يتعلم الإنجليزية رجل من غواتيمالا مهاجر في كندا نتيجة تعامله مع متكلمي الإنجليزية مع المتلمي الإنجليزية العاملين معه ممن يتكلمون الإنجليزية لغة ثانية.

أما الشكل الرسمي التعلم فيتم عندما يأخذ تلميذ من الثانوية في إنجلترا درساً في الفرنسية، عندما يأخذ تلميذ من روسيا درساً في الإنجليزية أو عندما يأخذ

محام في كولومبيا درساً ليلياً في الإنجليزية.

ويتم التمازج بين التعلم الرسمي وغير الرسمي عندما يتعلم مغترب إثيوبي العبرية في إسرائيل على سبيل المثال.

في محاولتنا لفهم اكتساب اللغة الثانية نحاول الإجابة على ثلاثة أساسية:

- 1- ماذا يود متعلم اللغة أن يبلغ في تعلمه بالضبط؟
  - 2- كيف يكتسب المتعلم هذه المعرفة؟
- 5- لماذا يكون بعض المتعلمين أكثر تفوقاً من غيرهم؟ لا توجد أجوبة بسيطة عن هذه الأسئلة، وفي الواقع يحتمل ألا توجد إجابات يتفق عليها تماما كل الباحثين في مجال تعلم لغة ثانية. ويعود ذلك إلى كون اكتساب لغة ثانية معقد جداً من حيث طبيعته من ناحية، ومن ناحية أخرى لأن الباحثين الذي يدرسون اكتساب اللغة الثانية ذووا خلفيات واختصاصات أكاديمية مختلفة جدًا من حيث التنظير وطرائق البحث.

إن مقاربات دراسة ظاهرة اكتساب لغة ثانية المتعددة الاختصاصات تطورت في النصف الثاني من القرن العشرين قد أنتجت معارف عميقة وأساسية، ولكنها لم تتخلص من إغراءات الأساطير.

إن نتائج البحوث التي تظهر تباعا جعلت من هذه الفترة فترة مثيرة لدراسة الموضوع، فمواصلة البحث للإجابة عن الأسئلة المطروحة ليست لإلقاء الضوء على اكتساب اللغة الثانية فقط بل لتحديد حدود العلوم المرتبطة بها.

فضلا عن ذلك فإن الاطلاع على الإجابات عن هذه الأسئلة تحتمل أن تكون ذات قيمة عملية كبيرة لكل امرئ يتعلم أو تعلم لغة إضافية.

يظهر اكتساب لغة ثانية حقل دراسة من خلال اللسانيات وعلم النفس بالدرجة الأولى (وما يتفرع منهما من اللسانيات التطبيقية واللسانيات الاجتماعية وعلم النفس الاجتماعي) نتيجة لجهود الإجابة عن ماذا وكيف ولماذا أسئلة ذات

شأن. ولكن الباحثين يختلفون في التأكيد عليها، فكل يدفعه اختصاصه إلى التأكيد على بعضها:

- فاللسانيون يؤكدون على خصائص الاختلاف والتشابه بين اللغات وأهمية دراستها، والقدرة اللسانية (المعرفة العميقة) والأداء اللساني (الإنتاج الفعلي) للمتعلم في مختلف المراحل التعليمية.
- أما علماء النفس واللسانيات فيؤكدون على الذهن أو العمليات المعرفية التي يشتمل عليها التعلم والتمثل اللغوي في الذّهن.
- ويؤكد اللسانيون والاجتماعيون على تتوع الأداءات اللسانية للمتعلم ويوسعون مجال البحث إلى دراسة القدرة التواصلية ( المعرفة العميقة التي تحسب زيادة على اللغة المستعملة أو القدرة التداولية).
- علماء النفس الاجتماعي يؤكدون على ظاهرة علاقة الجماعة نحو الهوية والحافز الاجتماعي والتفاعل الواسع لسياق التعلم الاجتماعي.

يمكن للسانيات التطبيقية أ ن تخوض في أي من هذه الاختصاصات وقد تتجاوز هذه الرؤى. ولكنها تبقى دائما ذات اعتبار في نظريات وفي بحوث تعليم اللغة الثانية. وكل من الاختصاصات وما تفرع عنها من اختصاصات دنيا تتخذ لها طرائق مختلفة لجمع وتحليل المعطيات في بحوث اللغة مستعملة قوالب نظرية مختلفة لبلوغ تأويلات ونتائج بحثية ومستخلصات وفق طرائق متنوعة.

"وليس من الغريب أن يتم الفهم من خلال هذه الرؤى والاختصاصات المتنوعة لدرجة أنها تبدو أحياناً متناقضة شبيهة بالحكاية الصينية التي تذكر ثلاثة مجال مكفوفين يصفون فيلاً، الأول لمس الذيل فقال إنه مثل الحبل، ولمس الثاني الجنب فقال إنه منبسط يشبه المطاط أما الثالث فلمس الخرطوم فوصفه بأنه مثل خرطوم ماء مطاطي"(4). ومع ذلك وعلى المستوى الفردي يعتبر كل وصف من هذه الأوصاف صحيح. صحيح أن الجميع أخفق في تقديم صورة دقيقة على الحيوان كاملاً لأنه لا وجود لرؤية شاملة، فاللغة الثانية كذلك بالضبط، الدراسة الشاملة لها لا بد أن تدرج كل تلك الرؤى والنظريات فمثل حكاية الفيل هناك ثلاثة أوصاف في اللغة الثانية واكتسابها: اللسانيات وعلم النفس وعلم الاجتماع، ونحن لا نعترض على أن كلا منهما صحيح أو يمكن أن يكون صحيحاً، ولكن علينا أن نؤمن أن كل تلك الرؤى ضرورية لإعطاء فهم كامل لظاهرة اكتساب اللغة الثانية المعقدة.

اللغة الثانية بشكل علم كمجال متعلق بأية الثانية بشكل علم كمجال متعلق بأية ظاهرة يتطلب تعلم لغة ثانية. ومن الضروري بالنسبة لنا أحياناً أن نضع فروقاً متباعدة حسب وظيفة اللغة الثانية المستخدمة في حياتنا منذ أن تضحى هذه اللغة مؤثرة فيما تعلّمناه بشكل ملحوظ، هذه الفروق يمكن أن تحدد الأماكن المحدّدة لمعرفتنا المعجمية التي نحتاجها ومستوى التعقيد النحوي الذي نبلغه ، فإذا تكلمنا أو قرأنا تكون المهارات أكثر أهمية، ومن بين تلك الظروف ما يلى:

تعتبر اللغة الثانية لغة رسمية وهي مساندة اجتماعيا يحتاج الناس إليها في التربية والعمل، كما يحتاجون إليها لأهداف أساسية أخرى، وتُكتسب اللغة الثانية من قبل الأقلية أو جماعات المهاجرين الذين يتكلمون لغة أمّاً أخرى.

اللغة الأجنبية: هي تلك التي لا تستعمل بشكل أوسع في السياق الاجتماعي الآني للمتعلم. ولا يعد المستعمالها في الرحلات المستقبلية أو في ظروف تواصلية ثقافية، فهي تدرس على نحو برنامج دراسي معيّن أو مختارات في المدرسة ولكن ليس لحاجة إليها سريعة أو لتطبيق لها ضروري.

اللغة الأم: يحتاج الباحث للتفريق بين الباحث عدّة في هذا السياق منها: اللغة الأولى (First language)، واللغة المحبول عليها (Native language)، واللغة السابقة أو الابتدائية

(Primary language) واللغة الأم (Primary language) مع أنه غالباً ما تُستعمل خطأ مترادفات مجموعة من المصطلحات تجمع في قولهم (L1) تقابل مجموعة أخرى تجمع في (L2)، إن الفرق بين هذه المصطلحات ليس دائماً واضحاً وجلياً.

فيما يخص اكتساب اللغة لثانية، فإن أهم خاصية لها هي الفروق الدقيقة التي تفرق بينها وبين ما يخص اللغات الأولى التي يفترض أن تكون لغات اكتسبت خلال فترة الطفولة المبكّرة والتي تبدأ عادة قبل حوالي السن الثالثة والتي تعتبر جزءا من النمو لدى الأفراد أو الجماعات التي تتكلمها.

إن تعلم أكثر من لغة في وقت مبكر من الطفولة يسمى التعدد اللغوي المتتابع أي تعلم لغات إضافية بعد أن يتم تحصيل اللغة الأولى، والتعدد اللغوي هنا يشمل الثنائية اللغوية.

إن التعدد اللغوي المتزامن هو نتيجة أكثر من لغة أصلية واحدة بالنسبة للفرد، وعلى الرغم من ذلك فمن المؤكد أنه أقل شيوعاً من التعدد اللغوى المتتابع.

يبدو أن هناك فروقاً مهمّة بين العملتين ونتائج اكتساب اللغة عند الأطفال الصغار والمتعلمين الكبار، مع أن المحاولة هذه تبقى مفتوحة للنقاش.

التباين في التعلم والمتعلمين: من المفيد جدّاً إن لم يكن من الضروري أخذ الظروف التي تم فيها اكتساب لغة ثانية بعين الاعتبار، ولو أنها ربما غالباً ما أهملت، إن ما تم تعلمه عند اكتساب لغة ثانية، وكذا الكيفية التي تم بها ذلك التعلم كثيراً ما يتأثر بالظروف كأن يتعرض المتعلم لكلام متكلمي لغات أخرى في أطر غير رسمية أو تكوين رسمي في المدرسة، وشروط التعلم هذه تتأثر كثيراً بالعوامل الاجتماعية والثقافية والاقتصادية، هذه العوامل التي تصيب عدواها كل من المتعلمين واللغات على حدّ سواء.

إن السؤال المثير للاهتمام هو لماذا يكون بعض متعلمي لغة ثانية أكثر نجاحاً من غيرهم ولكنه يجعلنا نفرغ كلمة متعلمين من بعض أبعادها المثيرة النقاش.

"ربما يفصل اللسانيون بين نماذج المتعلمين التي تحدّد بهوية لغتهم الأصلية وعلاقتها باللغة الثانية، أما علماء النفس فإنهم يفرقون بين المتعلمين على أساس الاستعداد الفردي لتعلم اللغة الثانية والعوامل الشخصية ونوع وقوّة الدافع، والاستراتيجيات التعليمية المختلفة، ويذهب باحثوا اللسانيات الاجتماعية إلى التفريق بين المتعلمين عن طريق النظر في الاختلافات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وتجربة المتعلمين أنفسهم في التفاعل التفاوضي، ويعم علماء النفس الاجتماعيون ذلك الفرق على أساس الهوية الاجتماعية ومواقف المتعلمين من متكلمي اللغة الهدف أو تلك اللغة في حدّ ذاتها"(5). أساس

اكتساب اللغة الثانية: إن أغلبنا غير مطلع على سيطرة التعدد اللغوي في عالمنا اليوم، ولا انتشار تعلم لغة ثانية، يحيل التعدد اللغوي على مهارة استعمال لغتين أو أكثر (وربما فرق بعض اللسانيين وعلماء النفس بين الثنائية اللغوية وهي مهارة استعمال لغتين والتعددية اللغوية وهي مهارة استعمال أكثر من لغتين). أما الأحادية اللغوية فهي مهارة استعمال لغة واحدة فقط، ولكن على الرغم من هذه التصانيف إلا أنه ليس باستطاعة أحد فينا أن يحصي ويعد متعددي اللغات بالضبط لذلك يذهب الباحثون إلى أن العدد المعقول هو أن نصف البشرية تتتمي إلى هذه الفئة تقريباً وذلك من شأنه أن يبعد هذه الظاهرة على الندرة ويجعلها أمراً معروفاً في كل مناطق العالم.

إن الثنائية اللغوية ظاهرة حاضرة بالفعل في كل بقاع العالم على الرغم من إثارتها الصراع الثقافات (6). إنها موجودة في كل طبقات المجتمع وفي مختلف الأعمار حتى ليضحى من الصعب إيجاد مجتمع أحادي اللغة، ومن الناحية التاريخية تعود الظاهرة إلى ظهور اللغة الإنسانية في حد ذاتها، مما يدفعنا إلى القول أنه لا مجموعة بشرية وجدت منفصلة عن بقية المجموعات البشرية الأخرى، التاريخ مليء بأمثلة الاحتكاك اللغوي الذي يؤدي إلى بعض أشكال الثنائية اللغوية.

إن أولئك الذين نشأوا في وسط متعدد اللغات يكتسبون قدرة طبيعية للتعدد اللغوي في الوسط الطبيعي إذ يستعملون أكثر من لغة عند الطفولة مع محيطهم ويبدو لهم ذلك طبيعياً للغاية، أما تعلم لغة في سن متأخرة من شأنه أن يتطلب جهداً كبيراً لكن ذلك يحتاج إلى رغبة، وتنشأ هذه الرغبة عن مجوعة متنوعة من الشروط من بينها:

- غزو أو انتصار قوم يتكلمون لغة مختلفة.
- الحاجة والرغبة إلى التواصل مع لغات أخرى لأغراض اقتصادية أو علمية أو غيرها من الميادن.
- الهجرة إلى بلد يستخدم لغة غير تلك التي يستخدمها المهاجرون لغة أمّاً.

- تبني عقيدة دينية يتطلب اعتناقها وممارستها استعمال لغة أخرى.
- الحاجة أو الرغبة تعقب تجارب تربوية يتطلب الولوج اليها كفاءة في لغة أخرى.
- الرغبة في الحصول على منصب أو مرتبة اجتماعية أو تعزيزهما بمعرفة لغة معيّنة.
- الاهتمام بمعرفة قوم من الأقوام أو ثقافة من الثقافات لكسب تكنولوجيا تهم أو آدابهم (7).

# 1- اللسانيات وتعلم لغة ثانية:

معروف أن العلوم في ترتبط بغيرها من العلوم في بداية تكوينها ثم تستقل عنها شيئاً إلى أن يشتد عودها وتضحى مستقلة بمباحثها ثم تضحى مصدر

لعلوم جديدة أخرى، إن تعلم لغة ثانية لم يخرج عن هذا الإطار إذ تأثر بعلوم عديدة منها اللسانيات وعلم النفس وعلم الاجتماع.

إن اللسانيات في هذا المجال تركز على ناتج التعلم أي على وصف النظام الذي ينتجه المتعلم أو ما يسمى باللغة الوسط(8).

وفي هذا المجال يعتبر إدراج ما يسمى بالعموميات اللغوية أمرا ضروريا، والمقصود بها "في الاستعمال اللساني العام البنية اللغوية أو الظاهرة التي تظهر في كل اللغات المعروفة، نحو: المثتى. فإذا كانت لغة ما تشتمل على صيغة المثتى، للدلالة على اثنين عددا من أي شيء لا بد أن تكون مشتملة على الجمع أيضا للدلالة على أكثر من اثنين، وهذا النوع من العموميات يسمى أحياناً العموميات الضمنية "(9).

ولعل المصطلح يكون أكثر جلاء إذا نوقش في الإطار النظري "لتشو مسكي" الذي أثبت أن الدماغ البشري يحتوي على مجموعة محدودة من القواعد لتنظيم اللغة، إضافة إلى افتراض القائل إن لكل اللغات أساس بنى مشترك، تعرف هذه القواعد بالنحو العمومي.

إن تكلمي لغة ما يعرفون التعابير المقبولة من غير المقبولة في لغتهم، إن مفتاح القضية كامن في الكيفية التي يستطيع بها هؤلاء المتكلمون معرفة حدود لغتهم، إن كل تعبير ينتهك هده الحدود يغيب عن التلقي ويستبدل عليه بهذه الكيفية، إن كل غياب لعبارة ما هو دليل كونها تنتمي إلى قسم الجمل غير النحوية في لغة ما، وذلك جوهر فقر فكرة المثير، إن الحل لهذا الفقر يتمثل في حصر الخصائص العامة للغات البشرية.

ونتيجة لذلك، فإن متعلمي اللغة لا يميلون أبداً للتعميم بأسلوب خاطئ، ولعل ذكر اللغات المزيج من شأنه أن يكون أساساً معززاً لهذه النظرية، إن تلك اللغات المزيج قد تشكّلت وتطوّرت عندما ظهرت مجتمعات معاً ونقاسمت نظامها اللغوي بينها إلا أنها قبل ذلك لم تكن سوى لهجات أضحت بعدها لغات ناضجة عندما

طورت مجموعة من القواعد وأصبح لها متكلون تعتبر لغات أمهات بالنسبة إليهم (10).

وتبقى هذه النظرية ذات اعتبار على الرغم من الانتقادات التي وجهت إليها (11).

إن النظام الوسيط(12) يدرس في هذا الإطار على اعتبار كونه يشكل لغة طبيعة، ولذلك فالسؤال الجوهري في بحوث اكتساب لغة ثانية هو، هل تتبع الأنظمة الوسطية "قواعد اللغة الطبيعية عموما؟ هل يمكن أن يوصف النظام الوسيط بالخصائص نفسها التي تتصف بها اللغة الأم؟يبدو أن الإجابة ستكون بالإيجاب عند بعض الباحثين الذين اقترحوا فرضية التطابق البنيوي للنظام الوسيط وهم (إكمان ومورافزيك وورث سنة 1989) وقد أكّدوا أن كل العموميات الصحيحة في اللغات الأولى هي صحيحة في الأنظمة الوسيطة كذلك".

وقد قام "غرينبرغ" سنة 1963 بفهرست ملاحظات الخصائص الخارجية (خصائص السطح) للغة، وسماها: "العموميات النحوية، وهي غالبا ما يعبر عنها بالسلمية أو التصنيفية أي نوع من اللغات يمكن أن يكون، وقد وضع ذلك على شكل المعادلة التالية: إذا س، فإن ع.

وقد تطور هذا المفهوم إلى ما يسمى "بالتصنيف القابل للإدراك" مع كل من "كنيسن" و "كومري" سنة 1977 في صياغة شبه الجملة المتعلقة على الشكل التالي:

#### الفاعل

المرأة التي تغني جيداً المفعول به الممفعول به المرأة التي رآها "جون"

شبه الجملة

المرأة التي أعطيتها الكتاب

شبه الجملة الموضوع:

المرأة التي رقصت معها

التوليد

المرأة التي أمها هناك

الموضوع المقارن به

المرأة التي أنا أطول منها

ولكن ما هي التنبؤات التي يقدمها هذا التصنيف لمتعلمي لغة ثانية؟ إن التنبؤات تلك ولدت خارج هذه الدراسات.

لقد جاءت "جاس" سنة 1979 لتقول إن المكسب الأساسي لمتعلمي لغة ثانية من أشباه الجمل المتعلقة هو ترتيب تقليد التصنيف القابل للإدراك.

فرضية التباين الواضح (Markedness differential) المقارن وقد طبقها أكمان سنة 1977 على فرضية التحليل المقارن واقترح ما يلي:

المواضع التي تختلف فيها اللغة الثانية وهي أكثر تميزاً عنها في
 بنى اللغة الأصلية تكون صعبة.

أما تلك التي لا تكون مميزة فإنها تكون أقل صعوبة.

وقد طبق ذلك على الخصائص الفونولوجية. (13)

ولكن المقصود بقولهم إن اللغة الوسط هي لغة طبيعية "لا يعنى بالطبع أن كل أنماط اللغة الوسط التي ينتجها كل المتعلمين معقدة بنفس درجة اللغة الطبيعية لأن هذا ليس صحيحاً بعظم القواعد النحوية المركّبة لا يتم تطويرها إلا في مرحلة متأخرة من عملية التعلم، ولكننا نريد أن نقول: إنه لو أن ظاهرة لغوية لم يتم تسجيلها في أيّة لغة إنسانية معروفة أو مستحيلة الحدوث فسوف تكون مستحيلة أيضاً في أي نظام اللغة الثانية"(14).

ولنفرض أنه من بين العموميات اللغوية الجارية، العمومية اللغوية التالية:

فإن كانت أية لغة تمثلك طريقة لدخول مركب الصلة على المفعول به فإن اللغة نفسها ستكون لها ريقة لدخول مركب الصلة على مبتدأ الجملة، ولو افترضنا أن

متعلما ما أجاد صياغة مركب الصلة على المفعول به دون أن يكون قادراً على أن يصوغ مركب صلة على المبتدأ فإن ذلك سيكون خرقاً صارحاً للعموميات اللغوية لأنه يشير إلى الاختلاف البين بين اللغة الوسط واللغة الطبيعية.

ويبدو من خلال ذلك أن موضوع اللغة الوسط موضوع بحث وتحليل أكثر خصباً وتعقداً مما يرسمه لنا تحليل الأخطاء. لأن تحليل الأخطاء يخص أساساً المنجز المحتمل لأخطاء الفهم أي أنه يتعلق بالإنتاج فقط وليس بالقدرة الفعلية الذي لا يشكل الإنتاج منها إلا جزءا بسيطاً.

خصائص اللغة الوسط: تتخذ اللغة الوسط أهمية في مرحلة ما من مراحل تطورها أو في حالة تحجّرها إذا استجابت في حالة إيقافها إلى الأساسي من المعايير المتنوعة التي تسم لغة ما نحو نظام رمزي من العلامات، التقطيع المزدوج، النظامية، التنوع، كونها قابلة للفهم، "وتبدو من ذلك ذات خصائص تجعلها مختلفة عن اللغات التي تسمى طبيعية، عدم الاستقرار وقابلة للتأثر والتحجّر والتراجع والتسهيل والتي تحيل إلى طابعها التطوري"(15).

ويمكننا أن نحدد خصائص اللغة الوسط بجانبين: أحدهما يخص الخصائص الداخلية أي طبيعة وقواعد النحو الضّمني، ويخص الجانب الثاني الطبيعية التطورية لها، بشكل مشابه في الحالة الأولى للنحو الضمني لمتكلم قح وفي الحالة الثانية للغة الطفل على الرغم من أن التطور اللغوي عند الطفل متعلق بمقومات بيولوجية ومعرفية خاصة.

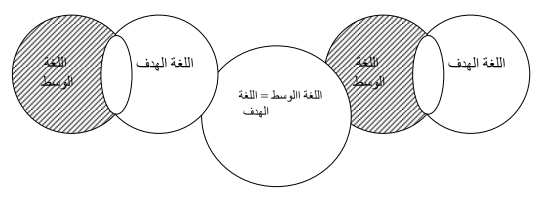
إن الخصائص الداخلية وتطور اللغة الوسط، وعلى خلاف اللغة الطبيعية لا يمكن أن يناقش دون الرجوع إلى المصدر المزدوج الذي يشكله نظام اللغة الهدف الذي تحاول اللغة الوسط أن تقترب منه في الواقع والذي يجب أن تقارن به. والنظام الضمني للغة الأم الذي يشكل قوام الاكتساب الذي يتدخل في تركيب اللغة الوسط.

إن هذا يدفعنا إلى اعتبار اللغة الوسط نظاما لسانيا خاصاً سواء من الناحية السانكرونية أم من الناحية الدياكرونية لوصفها ودراسة طرائق اكتسابها وتطورها واستعمالها. فحن هنا أمام مفهوم نظري ومنهجي يحدد موضوعاً مؤقتاً للاستقصاء، لأنه يتخذ أحياناً، صفة التعدد عندما يُتصور على أنه أنظمة فردية (لغات وسط).

كما يتخذ أحياناً خاصية الجمع لموضوع مفهومي (فيقال اللغة الوسط).

إن الجرد العام للأخطاء انطلاقا ممّا أنجزه المتعلمون يعطي صورة ملفتة للانتباه عن اللغة الوسط، "فبالنسبة للسواد الأعظم من المتعلمين، تقع اللغة الوسط في موضع غير مستقر تبتعد أحياناً عن اللغة الهدف وتتقاطع تارة معها، ولو حاولنا إعطاء صورة عن ذلك

### بيانياً، لحصلنا على الأشكال التّالية:



شكل 01: أوضاع اللّغة الوسط.

يتبع.....

### الهوامش والمراجع

(1) ينظر: منظمة الأمم المتّحدة للتربية والعلوم والثقافة، تقدّم اللسانيات في الأقطار العربية، وقائع ندوة جهوية أبريل 1967، ط.1، 1991، ص234.

(2) Jack C, Richards & Richard Schmidt, Dictionary of language teaching and applied linguistics LONGMAN, third

edition, 2002, P 472. (3) Ibid, P 206.

Muriel Saville-Troike, introducing second language acquisition, Cambridge University press, 0521794072, 2006, P 03. (4)

(5) ibid., P 05

CHADLI fitouri, Biculturalisme, bilinguisme et éducation, DELACHAUX ET NESTLÉ, 1983, P 28. (6)

.(7) Crystal (1997 b

(8) سوزان جاس ولاري سلنكر، تعلم اللغة الثانية، ت محمد الشرقاوي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، الطبعة الأولى، 2003، ص 103.

.(9) Jack C, Richards & Richard Schmidt, op.cité, P 294

(10) Voir Chomsky Noam, Aspects of the theory of syntax, Mit Press, 1965.

 $Cambridge\ University\ Press,\ 2003" second\ language\ acquisition\ and\ universal\ grammar" (11)\ White,\ Lydia,$ 

compétence ، système approximatif : يسمى أيضا "اللغة البينية". كما يتخذ مصطلحات عديدة في اللغات المختلفة فيسمى في الفرنسية مثلا: langue de ، système approximatif transitoire ، interlangue ، langue intermédiaire ، dialecte idiosyncrasique ، transitoire grammaire intériorisée ، système approcgé ، l'apprenant

Froun felder, U, Porquier R, le problème des taches dans l'étude de la langue de l'apprenant, langage, N°57 P1980 : أنظر (12) Markedness and the contrastive analysis hypothesis, language learning N°27, 1977, PP315-330, F (13) Voir ECKMAN, ueçli جاس ولاری سلنکر: م.س، ص 104.

(15) H.Besse & l.Porquier, Grammaires et didactique des langues, Didier, 1991, P 217.

معيارية النظام اللغوي

عجّال لعرج أستاذ مساعد قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة

إن المتصفح لكتب اللّغة العربيّة يجدها قد نالت اللحظّ

الأوفر من العناية، والاهتمام من قبل الباحثين، والدّارسين اللّغويين.
فقد لقيت اللّغة العربيّة من الدّراسة،والبحث،والتّدقيق مالا تكاد تجاريها في ذلك أيّة لغة أخرى، فمنذ بداية القرن الثّاني الهجريّ،والعلماء اللّغويّون،وغيرُ اللّغويّين منكبّون على دراستها،وتحليلها، وإثرائها معتبرين أنّ تعلّمها،والبحث فيها نوعٌ من العبادة يتقرّب بها الدّارس إلى اللّه،لأنّها لغة القرآن الكريم،وموئل التعاليم الدّينيّة. فما توقّف أولئك الأفذاذ لحظة عن خدمة هذه اللّغة، والإشهار بها عبر الأمكنة المختلفة، والأزمنة المتعاقبة حتّى شهد لها التّاريخ، وأقرّتها الإنسانيّة.

فها هو المستشرق الفرنسي الرنست رينان "يقول،وهو في غاية الدهشة،والغرابة: "أغرب ما وقع في تاريخ البشر،وصعب حلّ سرّه انتشار اللّغة العربيّة،فقد كانت هذه اللّغة غير معروفة بادئ ذي بدء،فبدت فجأة في غاية الكمال سلسة أيّ سلاسة ! غنيّة أيّ

غنى! كاملة بحيث لم يدخل عليها منذ يومها هذا أيُّ تعديل مهمّ..."(1)

ومن ههنا كان لزاماً على أجيال هذه الأمّة المتعاقبة عبر الأزمنة، والعصور أن تسخّر ما لديها من إمكانات فكريّة،وقدرات لغويّة للحفاظ على هذه اللّغة من اللّحن،والدّثور ،والعمل على تطويرها، ونمائها، والسير بها قُدُماً نحو أفق رحب يجد فيه الدّارس متعة التّعلّم، وشغف الاطّلاع، وحبّ الاستزادة من نبعها وحبّ الاستزادة من نبعها

النّر الذي لا ينضب معينُه، ولا تجفّ سواقيه. فالنّعة العربيّة سيل جارف، وبحر زاخر لا ساحل له يغرق فيه أمهر السبّاحين، ومهما ظنّ متعلّمُها، والعارف لها، والمتضلّع فيها أنّه تمكّن منها، وامتلك ناصيتها ظلّ على شاطئها، وظلّت تُغشيه بأمواجها العاتيّة، وتغمرُه بفيضها، وعطائها، وتمدّه بسخائها الذي لا يعرف الرّكود، والجمود، ولا يقف عند الحواجز، والحدود. واللّغة . كما قال فتوح خليل .:"ليست مجرّد كلمات مرصوفة لا يجمع بينها نظام، وإنّما هي مجموعة من العلاقات. فعند استخدام اللّغة نَعمَد إلى اختيار الكلمات، ثمّ نؤلف بينها في هيئات تركيبيّة محكومة بقواعد خاصّة، هذه التراكيب هي ما نسمّيه الجمل... فالمعنى يُكتسب من ترتيب الكلمات على طريقة معلومة،ولذلك اعتبر بعض المحدّثين من علماء اللّغة أنّ الجملة . لا الكلمة . هي أهمّ وحدات المعنى، حيث علماء اللّغة أنّ الجملة . لا الكلمة . هي أهمّ وحدات المعنى، حيث الذي يرد فيه، حتى قيل: "أعطني الكلمة في سياق أفيدك عن الذي يرد فيه، حتى قيل: "أعطني الكلمة في سياق أفيدك عن

وقد أشار عبد القاهر الجرجاني في كتابه "دلائل الإعجاز" إلى هذا المعنى بقوله: "ينبغي أن يُنظر إلى الكلمة قبل دخولها في التّأليف، وقبل أن تصير إلى الصّورة التي بها الكلِمُ إخباراً، وأمراً، ونهياً، واستخباراً، وتعجّباً، وتُؤدّي في الجملة معنى من المعاني التي لا سبيل إلى إفادتها إلاّ بضمّ كلمة إلى كلمة،وبناء لفظة على لفظة."(3)

ولتحديد المعنى، واستيفائه بصورة قاطعة، ودقيقة لا بدّ من إخضاع هذه الجمل، والتراكيب إلى قوانين، وقواعد تحكم بناءها، وتنظّم طريقة تركيبها، هذه القوانين، وتلك القواعد هي ما يُطلَق عليها النّظام النّحويّ، أو النّظام التّركيبيّ للغة.

ويأتي على رأس هذه القوانين الإعراب الذي . ربّما . تختص به اللّغة العربيّة، دون غيرها من لغات العالَم لأنّ " ظاهرة الإعراب من الظّواهر المهمّة، والبارزة في الدّرس النّحويّ، وهي تلعب دوراً محوريّاً في حياة النّحو العربيّ، ودارسيه، ومتحدّثي اللّغة العربيّة... وتظهر أهمية الإعراب في كثير من الآيات، والعبارات،

وله دوره المحوريّ، والرّئيسيّ في استقامة اللّفظ، والمعنى، وذلك لأنّ العلامة الإعرابيّة تُمثّل جانباً من جوانب تحديد الوظيفة النّحويّة، أو المعنى النّحويّ الذي يتربّب عليه تغيير في الدّلالة"(4)

وللحديث عن دور الإعراب الذي يتوقف عليه تحديد المعانى في الجمل، والأسيقة يقول عبد الله أحمد جاد الكريم: "وقد اتّفق جمهور النّحاة، والعلماء على أنّ الإعراب هو الذي يكشف عن معاني الألفاظ، أويُميّزها، وفي سبيل ذلك تأوّلوا كلَّ ما يخالف قاعدة الإعراب حرصاً على اطراد ما رأؤه من دلالة العلامة على المعاني، ويعبّر شيخ البلاغيين عبد القاهر الجرجانيّ (ت: 471 هـ) عن أهمّية الإعراب قائلاً: "قد عُلِم أنّ الألفاظ مغلقةُ على معانيها، حتّى يكونَ الإعراب هو الذي يفتحه، وأنّ الأغراض كامنة فيها حتى يكونَ الإعراب هو المستخرجُ لها، وأنّه المعيار الذي لا يُتبيّن نقصانُ كلامٍ، ورجحانُه حتى يُعرض عليه، والمقياس

الذي لا يُعرَف صحيحٌ من سقيمٍ حتّى يُرجَعَ إليه، ولا يُنكِر ذلك إلا من يُنكر حسّه، وإلا من غالط في الحقائق نفسته "(5)

وامتدح ابن قتيبة (ت: 276 ه) اللّغة العربيّة مفضلًا إيّاها لتميّزها بظاهرة الإعراب بقوله "...لأنّ لها الإعراب الذي جعله الله وشياً لكلامها، وحِلية لألفاظها، فارقاً في بعض الأحوال بين الكلاميْن المتكافئيْن، والمعنييْن المختلفیْن كالفعل، والمفعول، لا يعرف بينهما إذا تساوت حالاهما في إمكان العقل أن يكون لكلّ واحد منهما إلا بالإعراب، لو أنّ قائلاً قال: هذا قاتلٌ أخي ( بالإضافة) لدلّ التّنوينُ على أنّه قتلَه "(6)

إلاّ أنّ بنية النّصّ اللّغويّ لا تتوقّف على الإعراب وحده في عمليّة تشكيل هيكل النّصّ،وإتمام معانيه،وتحديد مقاصده، بل تتطلّب معرفة منظومة مفهوميّة تتشكّل من نسيج من العلاقات المتكاملة فيما بينها، تعمل على ضبط الوظيفة التركيبيّة لأداء العمليّة الإبلاغيّة،والتواصليّة سواء أكان ذلك على مستوى المنطوق من الكلام،أم على مستوى المكتوب منه.

"فالنصّ . كما وصفه فتح اللّه أحمد سليمان . كيان واحد لا انفصال بين أجزائه، وعناصرُه متلاحمة تلاحماً بيّناً حتّى إنّ أيّ خلل يعتري بعضمها يتبعُه تشويه للعمل كلّه. وتلاحم عناصر النّصّ ليس قائماً على العفويّة، بل وفق نُظُم مدروسة، وقوانين منهجيّة. "(7)

ويحاول "ريتشاردر" أن يوضّح هذا المفهوم، ويقرّبه للأذهان بقوله: "إنّ النّغمة الواحدة في أيّة قطعة موسيقيّة لا تستمدّ شخصيّتها، ولا خاصّتها المميِّزة لها إلاّ من النّغمات المجاورة لها،وإنّ اللّون الذي نراه أمامنا في أيّ لوحة فنيّة لا يكتسِب صفتَه إلاّ من الألوان الأخرى التي صاحبتُه، وظهرت معه،وحجم أيّ شيء، وطولُه لا يمكن إلاّ بمقارنتهما بحجوم، وأطوال الأشياء الأخرى التي تُرى معها، وكذلك الحال في الألفاظ، فإنّ معنى أيً كلمة لا يمكن أن يتحدّد إلاّ من علاقة هذه اللّفظة بما يجاورها من ألفاظ." (8)

ويتحدّث صالح بلعيد عن بناء النّص، وتركيبه، فيقول: "والأصل في التركيب أن تُعتبر الحروف بأصواتها، وحركاتها، وانضمامها لحروف أخرى، وانضمام الحروف في الكلمات، والكلمات في أنساق تُؤدِّي موقعاً من الدّلالة المعنويّة، فيكون إذن نسيجاً من العلاقات التي تقوم بين الحروف، والكلمات، وهذا ما بحثه العرب فيما يسمى بالإسناد... فأساس اللّغة لا يقوم على ما تحتويه من كلمات، وانما يقوم على تركيبها الخاص، فالجملة في العربيّة لا تقوم إلا على أساس إسناديّ..."<sup>(9)</sup>

تحدّث الزّمخشريّ (ت:338ه) عن الإسناد، فرأى "أنّه الكلام المركّب من كلمتيْن أُسندِت إحداهما إلى الأخرى، وذلك لا يتأتى إلاّ في اسميْن كقولك: زيد أخوك، أو في فعل، واسم نحو قولك: ضرب زيد، ويسمّى خملة" (10)

ويؤكّد هذا القول ابنُ خشّاب: " أنّ الكلِم ثلاث إذا ألّف بعضُها مع بعض حصل من ذلك ستّة تآليف: اثنان منها مفيدان إفادة مطردة، وآخر منها مفيد إفادة مخصوصة بموضع واحد مقصور عليه، وثلاثة مطروحة لأنّها لا تغيد.

والقسمان الأوّلان: الاسم مع الاسم كقولك: زيد منطلق، والفعل مع الاسم كقولك: قام زيد، والثّالث المخصوص هو الحرف مع الاسم في النّداء خاصّة كقولك: يا زيد، أمّا الثّلاثة المطروحة هي: الفعل مع الفعل، والحرف مع الفعل، والحرف مع الحرف..."(11)

ويقول تامر سلوم في حديثه عن ضرورة تتاسق وحدات النّص، وتفاعل بعضها مع البعض الآخر: "إنّ المعنى لا يظفر باستقلالٍ واضحٍ ما لم يرتبط بفكرة التّنظيمات الدّاخليّة للألفاظ المستعمّلة في تشكّله، وتكوينه. واللّغة بإمكانها أن تخلُق معاني، وارتباطاتٍ لم تكن مألوفة من قبل، وذلك بواسطة التّراكيب التي تتفاعل فيها عناصر مختلفة..."(12)

أمّا مفهوم التركيب النّحويّ عند سيبويه هو "اجتماع كلمتيْن، أو أكثر لعلاقة معنويّة "والتراكيب تبحث في مستوى العلاقات القائمة بين الفونيمات داخل الجملة بغية لحظها، وتحديدها، وبين المورفيمات كذلك لتكون كتلةً لغويّة منسجمة ذات دلالة تُؤدِّي غرضاً معيّناً..."(13)

ومن الجوانب المهمّة في تكوين بنية النّصّ كذلك المستويات اللّغويّة التي يشير إليها فتح اللّه أحمد سليمان في كتابه الأسلوبيّة، مدخل نظريّ، ودراسة تطبيقيّة بقوله: "تتوقّف دراسة أيّ نصّ على ثلاثة مستويات لغويّة، وهي التّركيب، والدّلالة، والصّوت، أي أنّه يُدرس النّصّ على كافة مستوياته التّعبيريّة من أدناها، وأبسطِها إلى أبعدها، وأعقدها، وهو يدرس دلالات الكلمات، والجمل، وطريقة تركيبها، كما يدرس المعنى الكلّى للنّصّ..."(14)

فالمستوى التركيبيّ يعني النّظام النّحويّ يقول عنه حلمي خليل في كتابه مقدّمة لدراسة علم اللّغة:

"يُعدّ النّحو لبّ الدّراسات اللّغويّة، لأنّه قلب الأنظمة اللّغويّة، ومُحصّلتها النّهائية، فهو الذي يصل ما بين الأصوات، والدّلالات..." (15)

وعن المستوى الدّلاليّ يقول: "اللّغة . كما نعلم . ليست مجرّد أصوات تنطلق من فراغ، وإنّما هي رموز لأشياء، أو أفكار في العالم الخارجيّ عن اللّغة، حيث يتّفق كلّ مجتمع على أنّ أصواتاً معيّنة تمثّل أشياء محدّدة سواء كانت هذه الأشياء أحداثا، أو أفكاراً .

هذه العلاقة الرّمزيّة في النّظام الدّلاليّ للّغة تشترك في الحقيقة مع طائفة أخرى من النّظُم..."(16)

أمّا المستوى الصوتي، والذي يُطلق عليه كذلك النّظام الصوتي، فمفهومُه عند حلمي خليل هو أنّ: "اللّغة الإنسانيّة عبارة عن أصوات تُكوِّن نظاماً خاصًا هو النّظام الصوتي، ويتتاول علم الأصوات الحديث، والمعاصر دراسة

هذا النّظام من خلال فرعين أساسيين هما:

أوّلا: الفوناتيك، وهو يدرس أصوات اللّغة، وهي معزولة بعيدة عن البنية اللّغويّة، حيث يحدّد علماء الأصوات طبيعة الصّوت اللّغويّ، ومصدرَه، وكيف يحدث، ومواضع نطق الأصوات المختلفة، والصّفات النّطقيّة، والسّمعيّة المصاحبة لها...

ثانياً: الفنولوجيا، وهو العلم الذي يدرس الصوت اللّغويّ، وهو داخل البنية اللّغويّة من حيث وظيفتُه، وتوزيعُه، وعلاقة ذلك بالمعنى، والقوانين العامّة التي تحكم ذلك..."(17)

أمّا المستوى الصرفيّ، والذي يمكن قد أدرجه فتح اللّه أحمد سليمان ضمن المستوى التركيبيّ لأنّه لا يجوز إغفالُه في بنية النّصّ، وهو "العلم بأصولٍ يُعرَف بها أحوال أبنية الكلمة التي ليست بإعراب، أو بناء، والمقصود بالأحوال . هنا . التّغيّرات التي تطرأ على الكلمة من حيث تحويل الأصل الواحد إلى أمثلة مختلفة مثل اسم الفاعل، واسم المفعول، واسم التقضيل، والنّثنيّة، والجمع إلى غير ذلك، أو من حيث الصحّة، والإعلال، والأصليّ، والزّائد، وغيرها..." (18)

وهناك أطراف أخرى فاعلة في عمليّة البناء النّصيّ، لا يمكن في أي حال من الأحوال تجاهلها، أو التقاضي عنها لأنّ بها يُكتمَل المعنى، ويُستوفى المقصود. يذكرها فتح اللّه أحمد سليمان في كتابه "الأسلوبيّة مدخل نظريّ، ودراسة تطبيقيّة" بقوله: "ترتكز كلّ شُحنة تعبيريّة على ثلاثة عناصر: المرسِل، والمرسَل، والمرسَل وجود أحدِ إليه، أو المخاطِب، والخِطاب، والمخاطَب، ولا يُتصوّر وجود أحدِ هذه العناصر دون العنصريْن الآخريْن..."(19)

فالمرسِل هو المنشئ للرّسالة، ويقوم على أساس أنّ أسلوبه يُعبّر تعبيراً كاملاً عن شخصية صاحبه، بل، ويعكس أفكارَه، ويُظهِر صفاتِه الإنسانيّة. والمرسَل، وهو الرّسالة الموجّهة، وينبع من زاوية النّص، فيعتمد على فكرة الثّنائيّة اللّغويّة التي تقسم النّظام اللّغويّ إلى مستوييّن: مستوى اللّغة، ويُقصَد به بنية اللّغة الأساسيّة، ومستوى الكلام، ويعني اللّغة في حالة التّعامل الفعليّ بها.

والمرسل إليه، ويتحدّد من جهة المتلقّي الذي يعتبر عنصراً أساسيّاً في عمليّة الإبلاغ، وله دور مهمّ إلى الحدّ الذي يراعى فيه المخاطِب حالة مخاطبه النّفسيّة، ومستواه الثّقافيّ، والاجتماعي، كما يؤثّر في هذا الخطاب عمر المخاطب، وجنسه، وعلى المنشىء أن يثير ذهنَ المتلقّي حتّى يُحْدِث تفاعلا بينه، وبين النّصّ. واستجابة المتلقي، ورفضه هما المحَكِّ في الحكم على هذا حدوث التّفاعل..."<sup>( 20 )</sup>

وعن فهم المتلقّي لفحوى الرّسالة المبثوثة إليه، واستيعابه لمضمونها يقول مصطفى صادق الرّافعيّ:

"...وفهم المتلقي يعني إدراك العلاقات التي تقوم بين الأصوات، ومدلولاتها، وبين الكلمات بعضها ببعض، وهذه المواضعة هي الأمر الأساسيّ الذي تستمدّ منه الكلمة مقومات دلالتها، يُضاف إليه بعد ذلك سياق الكلام،والمقام الذي يُقال

فيه"(<sup>21)</sup> وفي الأخير نجد "تشومسكي" قد حصر فهم اللّغة الإنسانيّة، وتحديد طبيعتها في جانبيّن اثنيْن حيث يقول: "إنّ هناك جانبيّن لا مناصّ من الاهتمام بهما لفهم اللّغة الإنسانيّة، وطبيعتها، وهما:

ا - جانب الأداء اللّغوي الفعليّ، وهو يتمثّل فيما ينطق به الإنسان فعلاً، ويتمثّل ذلك فيما يُطلق عليه مصطلح البنية السّطحيّة.

ب - القدرة اللّغويّة، وهي تُمثّل فيما يُطلَق عليه مصطلح البنية العميقة، أو البنية التّحتيّة، ولذلك يرى أنّ الأداء كما يَتمثّل في البنية السّطحيّة إنّما يَعكس صوتيّاً، وصرفيّاً، ونحويّاً، ودلاليّاً ما يُجرَى في عمق التّركيب من عمليات لغويّة، وغير لغويّة..."(22)

وعليه يمكن أن نخلُص . في نهاية هذا المقال . إلى أنّ اللّغة نظامٌ مبني على قواعد، وقوانين تضبط العلاقة بين مكوّناته الأساسيّة، ووحداته التركيبيّة ضمن نسيج متكامل الأجزاء، ومنسجم العناصر يهدف في مجمله إلى استقامة المعنى، واستيفائه، وإتمام القصد، وإيضاحه تأديةً للوظيفة اللّغويّة، وتحقيقاً للعمليّة الإبلاغيّة.

فلا يمكن، بل لا يجوز قطعاً الإغفال عن هذه الوحدات التركيبية، أو تناسِي بعضها داخل وحدة النظام اللغوي لأنها عناصر أساسية، ومهمة في تكوين الشحنة التي يريد البات المتلها إلى المتلقي في ايصالها إلى المتلقي في صورة واضحة، وبشكل تام لتجعله يستجيب لها،ويتفاعل معها باعتباره عنصراً أساسياً في عملية الإبلاغ، وطرفاً في اكتمال الرسالة فاعلاً في اكتمال الرسالة المراد تبليغها.

## الهوامش والمراجع

```
1 - الفصحى لغة القرآن - أنور الجندي - دار الكتاب اللّبنانيّ - بيروت 1982م ص:307
```

2 - تقويم الفكر النّحوي عند الأعلم الشنتمري (ت:476هـ) في ضوء علم اللّغة الحديث فتّوح خليل - دار الوفاء لدنيا الطّباعة،والنّشر - الإسكندرية 2000م ط1 ص:167

```
3 - يُنظر دلائل الإعجاز - عبد القاهر الجرجاني - تحقيق محمد رشيد رضا - دار المعرفة بيروت 1978م ص:35
```

4 – الدّرس النّحويّ في القرن العشرين – عبد الله أحمد جاد الكريم – مكتبة الآداب – القاهرة 1425هـ / 2004م ط1 ص:78 . 78

5 – الذرس النّحويّ في القرن العشرين – عبد اللّه أحمد جاد الكريم – مكتبة الآداب – القاهرة لل 1425هم / 2004م ط1 ص:79

6 – تأويل مشكل القرآن – ابن قتيبة – تحقيق السّيد أحمد صقر – دار التّراث – القاهرة مشكل القرآن – ابن قتيبة – تحقيق السّيد أحمد صقر – دار التّراث – القاهرة 1393هـ / 1979م ط2 ص:11. 12

7 – الأسلوبيّة مدخل نظريّ،ودراسة تطبيقيّة – فتح اللّه أحمد سليمان – مكتبة الآداب – القاهرة 1425هـ / 2004م ص:18

8 – قضايا عن النّقد الأدبيّ – محمّد زكي العشماويّ – دار الشّروق – القاهرة 1994م ط1 ٪ ص:293

9 - التّراكيب النّحويّة، وسياقاتها المختلفة عند الإمام عبد القاهر الجرجاني - صالح بلعيد - ديوان المطبوعات الجامعيّة - ابن عكنون الجزائر ص:103

10- التّراكيب النّحوية ،وسياقاتها المختلفة عند الإمام عبد القاهر الجرجاني - صالح بلعيد - ديوان المطبوعات الجامعيّة - ابن عكنون الجزائر ص:103

11 - التَراكيب النّحويّة ،وسياقاتها المختلفة عند الإمام عبد القاهر الجرجانيّ - صالح بلعيد - ديوان المطبوعات الجامعيّة - ابن عكنون الجزائر ص:104

12 - التّراكيب النّحويّة، وسياقاتها المختلفة عند الإمام عبد القاهر الجرجانيّ - صالح بلعيد - ديوان المطبوعات الجامعيّة - ابن عكنون الجزائر ص: 101

13 - التّراكيب النّحويّة، وسياقاتها المختلفة - عند الإمام عبد القاهر الجرجاني - صالح بلعيد - ديوان المطبوعات الجامعيّة - ابن عكنون الجزائر ص:101

14 - الأسلوبيّة مدخل نظريّ، ودراسة تطبيقيّة - فتح الله أحمد سليمان - مكتبة الآداب - القاهرة 1425ه / 2004م ص:4

108 - مقدّمة لدراسة علم اللّغة - حلمي خليل - دار المعرفة الجامعيّة للطّبع،والنّشر،والتّوزيع - الإسكندرية 2003م ص:108

16 - مقدّمة لدراسة علم اللّغة - حلمي خليل - دار المعرفة الجامعيّة للطّبع، والنّشر، والتّوزيع الإسكندرية 2003م ص:139

17 – مقدّمة لدراسة علم اللّغة – حلمي خليل – دار المعرفة الجامعيّة للطّبع،والنّشر،والتّوزيع – الإسكندرية ص:39

18 – مقدّمة لدراسة علم اللّغة – حلمي خليل – دار المعرفة الجامعيّة للطّبع، والنّشر، والنّوزيع – الإسكندرية ص:87 19 – الأسلوبيّة مدخل نظريّ، ودراسة تطبيقيّة – فتح اللّه أحمد سليمان – مكتبة الآداب – القاهرة 1425هـ / 2004م ص:16

20 - ينظر الأسلوبيّة مدخل نظريّ، ودراسة تطبيقيّة - فتح اللّه أحمد سليمان - مكتبة الآداب - القاهرة 1425ه / 2004 ص:8

21 – ناريخ أداب العرب – مصطفى صادق الرّافعي – دار الكتاب العربيّ – بيروت ج1 ص:271

# المعيار النّحوي والتّخريج الفقهي في القراءات القرآنيّة

ر و پسات محمّد

أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة



طالما كان الاختلاف في القراءات سبباً في تباين مراقف وآراء الفقهاء في استنباط الأحكام الشرعية، والحقيقة أنّ موضوع القراءات، والأحكام الفقهية تمثّل أهم المظاهر الّتي تبرز بجلاء عمليّة التّأثير والتّأثير بين علمي الفقه والنّحو. لذا أقصرت الحديث على مثالين: الأوّل يؤكّد أثر التّخريج الفقهي في إثبات القاعدة النّحوية، أو نفيها، والتّاني يكشف عن مدى توجيه الأحكام الشّرعية لدى ثبوت القاعدة النّحوية في كلام العرب، واطرادها.

# 1. جواز العطف على الج وار: أو (الاختلاف في فرض القدمين في الوضوء، هل الغسل أو المسح؟)

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمستخوا بِرُعُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾(1) قرأ نافع، وابن عامر، والكسائي (وأرجلكم) بالنصب، وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وحمزة (وأرجلكم) بالجرّ، فكان اختلاف القراءة سبباً للاختلاف في الأحكام المستنبطة. وقد أشار ابن خالویه إلى أوجه الاختلاف بحُجَجها في قوله تعالى (وأرجلكم) بقراءة النصب والخفض، فالحجّة لمن نصب أنه ردّه بالواو على أوّل الكلام، لأنّه عطف محدود على محدود، ولأنّ ما أوجب الله غسله فقد حصره بحدّ، وما أوجب مسحه أهمله بغير حدّ، والحجّة لمن خفض أنّ الله تعالى أنزل القرآن بالمسح على الزأس والرّجل، ثم عادت السّنة للغسل، ولا وجه لمن ادّعى أن الأرجل مخفوضة بالجوار، بأنّ ذلك مستعمل في نظم الشّعر للاضطرار، وفي الأمثال، والقرآن لا يحمل على الضّرورة (2).

أمًا القراءة بالجرّ، فقد اعتمدها الإماميّة من الشّيعة واحتجّواْ بأمور منها:

- أوّلها: أوّلواْ قراءة النّصب أنّها عطف على محل الجارّ والمجرور، أو الباء زائدة، والأرجل معطوفة على محلّ الرّؤوس المنصوب.

ردّ صاحب نيل الأوطار عليهم فقال: "والموجبون للمسح –وهم الإمامية – فلم يأتوا في مخالفتهم الكتاب والسّنة المتواترة قولاً وفعلاً بحجّة نيّرة، وجعلوا قراءة النّصب عطفاً على محلّ قوله (برؤوسكم)، ومنهم من جعل الباء الدّاخلة على (رؤوس) زائدة، والأصل: امسحوا رؤوسكم وأرجلكم، وما أدري بماذا يجيبون على الأحاديث المتواترة (3).

- ثانيها: ومن الأدلّة الّتي أوردها الرّازي لمن اختار القراءة بالخفض قوله: "ظهر أنه يجوز أن يكون عامل النّصب في قوله (وأرجلكم)، هو قوله (وامسحوا)، ويجوز أن يكون هو قوله: (واغسلوا)، لكن العاملان إذا اجتمعا على معمول واحد، كان إعمال الأقرب أولى، فوجب أن يكون عامل النّصب في قوله (وأرجلكم) بنصب اللرّم توجب المسح أيضاً، فهذا وجه الاستدلال بهذه الآية على وجوب المسح "(4).

وبعد أن أورد الرّازي حججهم أجاب عنها بقوله: "إن الأخبار الكثيرة وردت بإيجاب الغسل مشتمل على المسح ولا ينعكس، فكان الغسل أقرب إلى الاحتياط، فوجب المصير إليه، وعلى هذا الوجه، يجب القطع بأن غسل الرّجل يقوم مقام مسحها"(5).

والظّاهر أنّ الرّازي، اعتمد في حكمه على القرينة العقليّة، والشّرعية باختيار ما يقتضي حمل اللّفظ على المعنى الّذي يوجب الاحتياط، وهو أولى.

- ثالثها: دليل آخر يتمثل فيما روي عن ابن عباس وأنس أنّهما قالا بالمسح.

روى موسى بن أنس أنّه قال لأنس: "يا أبا حمزة، إنّ الحجّاج خطب بالأهواز ونحن معه، فذكر الطّهور، فقال: اغسلوا وجوهكم وأيديكم، وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم، وأنّه ليس شيء من ابن آدم أقرب إلى خبثه من قدميه، فاغسلوا بطونها، وظهورها، وعراقيبعا، فقال أنس: صدق الله، وكذب الحجّاج، قال الله: ﴿ وَالْمُسْتَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾، قال: وكان أنس إذا مسح قدميه بلّهما.

وروى عكرمة عن ابن عباس أنه قال: الوضوء غسلتان ومسحتان (6).

أما الجمهور من الفقهاء والأصوليين فمالوا إلى القراءة بالنصب في قوله تعالى (وأرجلكم) فترتب عن ذلك القول فرض الرّجلين في الوضوء الغسل دون المسح، واحتجّوا بأمور أهمها:

1 - 1-السنة النبوية قولاً وعملاً: حيث وردت أحاديث كثيرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في غسل القدمين، منها الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه، ورواه مالك في الموطأ، وهو:" أخبرنا مالك بن عمرو بن يحيى: هل تستطيع أن تريني

كيف كان رسول الله (ص) يتوضّاً؟ فقال عبد الله: نعم، فدعا بوضوء، فأفرغ على يديه، فغسل يديه مرتين، ثم مضمض واستنشق ثلاثاً، ثم غسل وجهه ثلاثاً، ثم غسل يديه مرتين إلى المرفقين، ثم مسح برأسه يديه، فأقبل بهما وأدبر، بدأ بمقدم رأسه ثم ذهب بهما إلى قفاه، ثم ردّهما إلى المكان الذي بدأ منه، ثم غسل رجليه"(7) رواه الشّافعي في الأم.

ولما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ويل للأعقاب من النّار)<sup>(8)</sup>، دلّ على أنّه غسل لا مسح.

ومن التّخريجات الفقهية لِما ورد في الآية بهذا الصدد ما علّق به الإمام الشّافعي في الرّسالة، فقال: "...قصد القدمين بالغسل كما قصد الوجه واليدين، فكان ظاهر هذه الآية أنّه يجري في القدمين ما يجري في الوجه من الغسل، أو الرّأس من المسح، وكان يحتمل أن يكون أريد بغسل القدمين، أو مسحهما بعض المتوضئين دون بعض، فلمّا مسح الرّسول على الخفين وأمر به من أدخل رجليه في الخفين، وهو كامل الطّهارة، دلّت سنّة رسول الله (ص) على أنّه إنّما أريد بغسل القدمين أو مسحهما بعض المتوضئين دون بعض، وهذا يدخل في ما نزل عامّاً، فدلّت السّنة خاصّة على أنّه يراد به الخاص"(9).

1- 2- إنّ الله جلّ شأنه أورد التّحديد في قوله تعالى (إلى الكعبين)، كما أورد التّحديد في قوله تعالى: (إلى المرفقين) فدلّ ذلك على أنّ المراد في الرّجل الغسل لا المسح لأنّ التّحديد إنّما جاء في المغسول لا المسموح.

وفي هذا تخريج لقراءة الجر يثبت وجوب غسل الرّجلين كاليدين.

1- 3- ومن تأويلهم لقراءة الجرّ أيضاً أنّ الرّجل معطوف على الرّأس في الظّاهر لا في المعنى، وقد يعطف الشّيء على الشّيء والمعنى بينهم مختلف، قال الشاعر:

إذا ما الغانيات برزن يوماً \* وزجّجن الحواجب والعيونا (10).

فعطف (العيون) على (الحواجب)، وإن كانت العيون لا ترجّج، فكذلك عكف الأرجل على الرؤوس وإن كانت لا تمسح.

وقال آخر:

ياليت بعلك في الوغى \* متقلّدا سيفاً ورمحاً فعطف (سيفاً) على (رمحاً) وإن كان الرّمح لا يتقلّد.

1- 4- إنّ (الأرجل) معطوفة على الأيدي ، وإنّما خفض للجوار ، والحمل على الجوار كثير سواء في كلام العرب أوفي كتاب الله، ومنه قوله تعالى: « لَمْ يَكُنِ النّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ ) وجه الدّليل أنّه قال: (والمشركين)بالخفض على الجوار وإن كان معطوفاً على (الّذين) فهو مرفوع لأنّه إرسم (يكن)، وقد ردّ الأنباري هذا الاحتجاج فقال: لا حجّة لهم فيه لأنّ قوله تعالى (المشركين) ليس معطوفاً على (الّذين كفرواْ)، وإنّما هو معطوف على قوله (من أهل الكتاب) فدخله الجرّ لأنّه معطوف على مجرور لا على الجوار (12).

وقال الشّيخ خالد في أحكام العطف بالواو: جواز العطف على الجِوار في الجرّ خاصّة نحو (وأرجلهم) في قراءة ابن عمر، أبي بكر، وابن كثير، وحمزة (13)، وتبطل هذه الحجّة إذا كان المراد بالمسح في الأرجل الغسل.

قال أبو زيد الأنصاري: "المسح خفيف الغسل"، وكان أبو زيد الأنصاري من الثقات الأثبات في نقل اللّغة وهو من مشايخ سيبويه، وكان سيبويه إذا قال: سمعت الثّقة، يريد أبا زيد الأنصاري (14).

وعلى هذا الأساس قال ابن هاشم: وجعل في (أرجلكم) بالخفض أنّه عطف على أيديكم لا على رؤوسكم، والّذي عليه المحقّقون أنّ الجوار يكون في النّعت قليلاً، وفي التّوكيد نادراً كقوله:

(ياصاح بلّغ ذوي الزّوجات كلّهم)، ولا يكون في النّسق لأنّ العاطف يمنع التّجاوز (15).

ومن أدلَّتهم على جوا ز عكف الجوار من كلام العرب:

#### قال الشّاعر:

كأنّما ضربتْ قدّام أعينها \* قُطناً بمستحصد الأوتار محلوج (16)

فخفض محلوج على الجِوار، وكان ينبغي أن يقول: (محلوجاً) لكونه وصفاً لقوله (قطناً)، ولكنه خفضه للجوار.

#### وقال زهير:

لعب الرّياحُ بها وغيّرها \* بعدي سوافي المور والقطر

فخفض (القطر) على الجوار، وإن كان ينبغي أن يكون مرفوعاً، لأنّه معطوف على (السّوافي)، ولا يكون معطوفاً على (المور) وهو الغبار لأنّه ليس للقطر سواف كالمور حتى يعطفه عليه.

وقال أبو البقاء في التبيان: "قد أجرت العرب كثيراً من أحكام المجاور على المجاور له حتى في أشياء يخالف فيها الثّاني الأوّل في المعنى، كقولهم: (جحر ضبّ خربٍ)، وكقولهم ( إنيّ لآتيه بالغدايا والعشايا ) والغداة لا تجمع عل غدايا، ولكن جاز من أجل العشايا، وهو كثير " (17).

اعتباراً لكل هذا يرون في قوله تعالى: ﴿وَإِمْسَمُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْمُعْبَيْنِ﴾ (18)، بالخفض على الجوار، وكان ينبغي أن يكون منصوباً، لأنّه معطوف على قوله: (فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ) ولو كان معطوفاً على قوله (برؤوسكم) لكان ينبغي أن تكون الأرجل ممسوحة لا مغسولة، وهو مخالف لإجماع أئمة الأمة من السّلف والخلف إلاّ فيما يعدّ خلافاً...

وهكذا يكون للقرينة الشّرعية دور في إثبات القاعدة النّحوية ومنها يتجلّى أثر التّخريج الفقهي في الدّرس النّحويّ.

2- الاختلاف في جواز العطف على الضّمير المجرور: أو (هل تحلّ القراءة بالعطف على المجرور المضمر من غير إعادة الجارد؟)

قال الله تعالى: ﴿ وَاتَقُوا اللّهَ الّذِي تَسَاعُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾(19)، ومحل الخلاف في هذه الآية مسألة شرعية تتمثّل في مدى صحّة وجواز قراءة القرآن برواية شاذة، ومكمن القضيّة أو الاختلاف مسألة نحويّة مفادها: هل يجوز العطف على الضّمير المخفوض دون إعادة الجار؟ وعلى أساسها يكون القارىء في حل أو حرام منها.

وانطلاقاً من هذا لا يجوز العطف على الضمير المجرور من غير إعادة الجار عند البصريين بخلاف المنصوب، وجوّزه الكوفيون قياساً على الضمير المنصوب، وفي هذا المضمار عاب المبرد على حمزة قراءته: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ﴾، بجر الأرحام، وردّ هذه القراءة زاعماً أنّه لا تحلّ بها القراءة (20)، وقول المبرّد هذا مردود من وجوه عدّة هي:

1-1- قارئها ثقة لا سبيل إلى ردّ نقله، قال السّيوطي: "قوم من النّحاة المتقدّمين يعيبون على عاصم وحمزة وابن عامر قراءات بعيدة في العربيّة (21)، وينسبونها إلى اللّحن، وهم في ذلك مخطئون، فإنّ قراءاتهم ثابتة بالأسانيد المتواترة الصّحيحة الّتي لا مطعن فيها، وثبوت ذلك دليل على جوازه في العربيّة، وقد ردّ المتأخّرون منهم ابن مالك على من عاب عليهم ذلك بأبلغ ردّ."(22) . ومن ذلك احتجاجه على جواز العطف على الضّمير المجرور من غير إعادة الجارّ، بقراءة حمزة: (وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ). وقبل ابن مالك علّق الفخر الرّازني على هذه القراءة، وعلى منع المانعين لجوازها، وعلى تجويز سيبويه لها ببيتين مجهولي القائل بقوله:"...لأنّ حمزة أحد القراء السّبعة، والظّاهر أنّه لم يأت بهذه القراءة من عند نفسه، بل رواها عن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، وذلك يوجب القطع بصحّة هذه اللّغة، والقياس يتضاءل عند السّماع، لاسيّما بهذه الأقيسة الّتي هي أوهي من بيت العنكبوت"(23).

2-2 أنّه قد قرأ بها جماعة موثقون مثل: الحسن البصري، والأعمش، وقتادة، ومجاهد، وابن عباس، وابن مسعود، وإذا صحّت الرّواية فلا سبيل إلى ردّها(24).

لذا أجاز السيوطي الاحتجاج بالقراءات كاملة فقال: "أمّا القرآن كلّما ورد أنّه قرأ به جاز الاحتجاج به في العربية سواء أكان متواتراً أو آحاداً أو شاذاً"(25).

كذلك لا نجد في كتاب سيبويه تخطئة واحدة لقراءة من القراءات مع كثرة ما استشهد به منها، بل صرّح بقبولها جميعاً مهما كانت شاذة عن مقاييسه حيث قال: "القراءات لا تخالف لأنّها السّنة"(<sup>26)</sup>.

2- 3- قد وردت عدّة شواهد في التّنزيل الحكيم، وفي كلام العرب احتجّ ببعض منها الكوفيون على جواز العطف على الضّمير المجرور دون إعادة الجارّ، ومنها على سبيل المثال لا الحصر.

#### - من النّظم: قال الشّاعر:

فاليوم قربتَ تهجونا وتشمتِنا \* فاذهب فما بك والأيّام من عجب

(الأيّام) خفض بالعطف على الكاف في (بك)، والتقدير (بك والأيام)، أما البصريّون فيرون أنّه لا حجّة للكوفيّين فيه، لأنّه مجرور على القسم لا بالعطف على الكاف في (بك)، لكن يدحض هذا التّخريج قرينة شرعيّة تتمثّل في هدي الرّسول (ص) في قوله: (لا تحلفوا بآبائكم)(27)، فإذا عطف الأرحام على الكاف في (بك) اعتبر ذلك جوازاً للحلف بالأرحام وهذا لا يجوز شرعاً.

- ومن الذّكر الحكيم: قوله تعالى: « وَصَدِّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ» (28)، فعطف (المسجد الحرام) على الهاء في (به) فصار في موضع خفض بالعطف على الضّمير المخفوض فدلّ على جوازه.

وفي ردّ الكوفيّين يرون أنّه لا حجّة لهم فيه أيضاً لأنّ (المسجد الحرام) مجرور بالعطف على (سبيل الله) لا بالعطف على (به)، والتقدير فيه، وصدّ عن سبيل الله وعن المسجد الحرام، لأنّ إضافة الصدّ عنه أكثر في استعمال من إضافة (الكفر به)، ألا ترى أنّهم يقولون (صددته عن المسجد، ولا يكادون يقولون كفرت بالمسجد).

وقد انتصر ابن مالك للقائلين بجواز العطف على المضمر المجرور فردّ على مثل هذا الرّدّ فقال: "ومن مؤيّدات الجواز قوله تعالى: « قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدِّ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرامِ »، فجرّ (المسجد) بالعطف على الهاء المجرورة بالباء لا بالعطف على (سبيل الله) لاستلزامه العطف على الموصول وهو (الصدّ) قبل تمام صلته، لأنّ (عن سبيل) صلة له، إذ هو متعلّق به، وكفر معطوف عليه ، فيلزم ما ذكرته من العطف على الموصول قبل تمام الصّلة، وهو ممنوع بإجماع، فإن عطف على الهاء خلص من ذلك. (29).

2-4- وأمر رابع هو أنّ الجرّ في الأرحام يجوز أن يكون بحرف جرّ مقدّر، فكأنّ القارئ قال: (به وبالأرحام) وقد حملها على التقدير جماعة من حذاق النّحويين مثل ابن جنّي، الزّمخشري، ابن الأنباري، ابن يعيش. قال ابن جنّي في الخصائص: "باب في أنّ المحذوف إذا دلّت الدّلالة عليه كان في حكم الملفوظ به، وعلى نحو من هذا يتّجه عندنا ما قرأه حمزة ﴿وَاتّقُوا اللّهَ الّذِي تَعَاعُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ ليست هذه القراءة عندنا من الإبعاد، والفحش، والشّناعة، والضّعف على ما رآه فيها،وذهب إليه أبو العباس (يعني المبرد)، بل الأمر فيه دون ذلك، وأقرب، وأخف، وألطف، وذلك أنّ لحمزة أن يقول لأبي العباس: "إني لم أحمل الأرحام على العطف على المجرور والمضمر، بل اعتقدت أن يكون فيه باء ثانية حتى كأنّي قات: (وبالأرحام) ثم حذفت الباء لتقدّم ذكرها في نحو قولك (بمن تمرر أمرر) و (على من تنزل أنزل) ولم تقل (أمرر به) (ولا تنزل عليه)، لكن حذفت الحرفين لتقدّم ذكرهما (60).

ومما يعضد هذا التوجيه ويقوّيه أنّ سيبويه فسر قول الشّاعر أبي داود:

أكل امرئ تحسبين امرئاً \* ونار توقد باللّيل ناراً

فقد جعل جرّ (نار) في الشّطر الثّاني بـ (كل) مقدّرة استغنى عنها المتكلّم لذكره إيّاها في أوّل الكلام (31).

وهذا ما حدا بأبي حيّان أن يقول في مسألة العطف على الضّمير المجرور من غير إعادة الجار: "الذي نختار: جوازه لوقوعه في كلام العرب كثيراً نظماً ونثراً وقال: "ولسنا متعبّين باتباع مذهب البصريّين بل نتبع الدّليل" (32).

ويتضح ممّا تقدّم أنّ الحكم الشّرعي المتمثّل في جواز قراءة القرآن برواية حمزة المرتكزة على جواز العطف على الضّمير المجرور دون إعادة الجارّ، بني على إثبات هذه الدّعامة الأساسيّة بأدلّة، وشواهد من أشعار العرب ونثرهم، وفي هذا حجّة قاطعة على الأثر الفعّال للمعيار النّحوي في التّخريج الفقهي.

#### الهوامش والمراجع

1. سورة المائدة، الآية: .06

<sup>2.</sup> الحجّة في القراءات السّبع للإمام ابن خالويه، تحقيق وشرح الدّكتور/ عبد العال سالم مكرم، دار الشّروق، ط3، 1979م، ص:.129

<sup>3.</sup> نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، للإمام القاضي محمد بن علي الشّوكاني، المتوفى1250 هـ، حقَّة الأستاذان/ طه.

عبد الرّؤوف سعد، ومصطفى الهواري، شركة الطّباعة الفنّية المتّحدة، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، 1398

ج1، ص: 169

<sup>4.</sup> التَّفسير الكبير للإمام محمد فخر الدّين بن ضياء الدّين الرّازي، المتوفّى 606 هـ، دار الفكر، بيروت، لبنان، 1398 هـ، 1978م، ط2، ج3، ص: 371.

<sup>5.</sup> التّفسيرالكبير للرازي، ج3، ص: 371.

- 6. انظر الطّبري، ج10، ص: 58.
- 7. الأمّ للإمام محمد ابن إدريس الشّافعي، المتوفّى 204 هـ، ج1، ص: 23، الحديث في الموطأ والبخاري.
  - 8. حديث متواتر مشهور، رواه البخاري ومسلم.
- 9. الرّسالة للإمام المطلبي محمد ابن إدريس الشّافعي، المتوفى 204هـ، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ص:66.
- 10. زججن: أي دققن، والشّاهد في البيت (والعيون) فإنّ ظاهر الأمر أنّ هذه الكلمة معطوفة على (الحواجب)، مع أن

العامل في المعطوف لا يصحّ أن يسلّط على معطوف عليه، لأنّ العيون لا تزجّج، وإنما تكحل.

- 11. سورة البينة، الآية: .01
- 12. الإنصاف في مسائل الخلاف للأنباري، ص: 609.
  - 13. الدّراسات النّحوية في القرآن، ص: 316.
    - 14. الإنصاف للأنباري، ص: .610
  - 187. الأشباه والنظائر في النّحو للسّيوطي، ص: 187.
- 16. حلج القطن، ندفه فهو محلوج: مندوف، أي قد استخرج من الحب.
  - 17. الأشباه والنّظائر للسّيوطي، ج1، ص: 190.
    - 18. سورة المائدة، الآية: .06
    - 19. سورة يونس، الآية: .58
- 20. الكامل للمبرّد، لأبي العباس محمد بن يزيد المعروف بالمبرّد النّحوي، المتوفى سنة 258 هـ، مؤسّسة المعارف، بيروت، لبنان، ج2، ص: 39.
  - 21. العربيّة الصّناعية الّتي وضعوها.
  - 22. قال ابن مالك: وعود خافض لدى عطف على ضمير خفض لازما قد جعلا

وليس عندنا لازما إذ قد أتى في النّظم والنّثر الصّحيح

- 23. تفسير الفخر الرّازي ج3، ص: .23
- 24. شرح المفصل لابن يعيش، ج3، ص: .24
  - 25. الاقتراح، ص: 48.
- 26. الكتاب: سيبويه، بشر عمرو بن قنبر المتوفى 180 هـ، تحقيق عبد السّلام هارون، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة،

ج1، ص: 74، وانظر المدارس النّحوية، ص: 157.

- 27. رواه مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان، ج6، ص: 104، دار الكتاب العربي.
  - 28. سورة البقرة، الآية: .216
  - 29. شواهد التوضيح، ص: 55.
  - . 285 الخصائص لابن جني، ج1، ص: 285
    - 31. المبرّد حياته وآثاره، ص: 111.
    - 32. الاقتراح للسّيوطي، ص: 202 .

# الإرهاصات الأولى لأسلوبيّة التلقّي



# أ- نظريَّة التَّأْثير والاتصال:الأسس والأعلام:

لمًّا كانت اللَّغة المحور الأساس الذي تنطلق منه الطَّاقات البلاغيَّة والدَّلاليَّة، وتتفجَّر في خلاله العمليَّة النَّقديَّة، كان الكلام- في شأنها- بالغ الأهميَّة، والنَّظر في نسجها ودلائلها أبلغ؛ ولما كانت تستدعي إفهاماً من طرف المبدِع، وتستوجب معانٍ ما، كانت مطروحة أمام نهم القراءة وتأويلاتها، وبعبارة أوضح: كانت معروضة لقرًّاء يحيونها، ويفجِّرون كوامنها بالشَّكل الذي ارتضاه صاحبها، أو بشكلٍ تأويلي قد يتعالى على قيم النَّص الضيقة، ومن هنا تظهر قيمة القارئ كما لو كانت شراكةً في تظهر قيمة القارئ كما لو كانت شراكةً في التَّأليف بينه وبين المبدِع.

على هذا الأساس، صيغت اللّبنات الأولى التي كوّنت -فيما بعد- أسلوبية التلقي، وبدا الأسلوب -في خلالها- ثمرة التأثير القراءاتي للنصوص الإبداعية. وبدت تجربة المبدع نمطا تأليفيا، تستشرف جماليّته النصية بداهة القارئ وتخرجه إلى حيّز الوجود، ولعلّ الدّراسات الفلسفيّة واللّغويّة هي التي مهدت السّبيلَ إلى إنبثاق التأثير والتأثير بين النّص والقارئ؛ وجعلت الحقيقة المرجوّة - فيما بعد التأويل - حقيقة ظاهراتيّة والتي لا تكون إلاً عندما يدخل الإنسان في علاقات مع الأشياء ألى عندما يدخل الإنسان في علاقات مع الأشياء ألى المناق المناتج النصيّة المغلقة، التي

لاتحيا إلا بانضواء القارئ إليها في لحظة من اللحظات.

ولذلك كان منظور القراءة هو بحث عن القصدية Intentionnalité، الكامنة وراء الخطاب أي الانطلاق من الذات القارئة إلى الموضوع المقروء ثمّ حصول التوحّد، ولهذا اعتبر أصحاب النظريّة الظّواهريّة أنّ الأنا المفكّرة لا تكون إلاّ عندما تدخل دخولاً فعليّاً في علاقات مع الأشياء. وبهذا يصير عمل القارئ ليس البحث عن المعنى فقط، بل تجاوزه بما يعطيه تفسيرا في عوامل انبثاقه يستدعي أفكاراً تقبل المحاورة الجادَّة، وهذا ما علَّق عليه فولفغانغ إيزر بـ:نظريَّة التَّأثير والاتصال 2.

والقارئ في هذه النظريّة ليس قارئاً مسقطاً، بل قارئ قادر على الانغماس في صنيع المبدع ولا يتوقف بنبضه الفكري عند حدود إبهام النبّص، بل تراه يعمل خياله لاستجلاب عناصر جديدة تجعل من النصّ مفتوحا على الاحتمال، مما يدفع به إلى الحياة بدل الموت، هاته الحياة التي تتبني على المشاركة النظريَّة والعقليَّة للقارئ مع المؤلِّف من خلال مؤلَّفه، ومن هنا تتشأ شعريَّة الأثر المفتوح التي تجعل من المؤوِّل (القارئ) المركز الفعَّال في إحياء جماليَّة النَّص وتحديثها ق.

والقارئ - في هذه النظريَّة - ليس قارئا مسقطاً، بل قارئٌ قادرٌ على الانغماس في صنيع

عنفحة \_\_\_\_\_

المبدع وتبدو العمليَّة الأسلوبيَّة من هاهنا نتيجة منطقيَّة لاتصال القارئ بالنص، والمحلل الأسلوبي واحد من ذانك القارئ بيد أنه يختلف عنه في محاوراته الجادَّة والعلميَّة في سبر أغوار النَّص من خلال أفق فكريِّ قد يكون أرقى مما هو عليه لدى القارئ العادي. ثمَّ لما كانت جمالية النَّص لا تتجليَّ إلا حين انضمام المحلِّل الأسلوبي إليها، كان حقيقي بمولينيه أن يجعل الأسلوبيَّة "في نهاية الأمر هي أسلوبية التلقِّي" 4 ومرد ذلك إلى العتبات التعبيريّة التي تشد انتباه القارئ فتجعله يستقطب المثيرات الماثلة في النّص ويركن في تحليله إليها،والاّ لظل المعنى حبيس مُنشِئِه ولا يُرى له الإفصاح، ولقد عبّر مولينييه عن هذه العمليّة la stylistique القراءاتيّة بـ:أسلوبية التّأثيرات .des effets

ويرى أيزر أنَّ هذا القارئ المقصود" ليس له وجود في الواقع، وإنَّما هو قارئ ضمنيُّ يخلق ساعة قراءة العمل الفنِّي الخيالي، ومن ثمَّ فهو قارئ ذو قدراتٍ خياليَّة، شأنه شأن النَّص. وهو الايرتبط مثله بشكلٍ من أشكال الواقع المحدَّد، بل يوجِّه قدراته الخيالية للتحرُّك مع النَّص، باحثاً عن بنائه، ومركِّزاً القوى فيه وفي توازنه، وواضعاً يحده على الفراغات الجدليَّة فيه فيملؤها باستجابات الإثارة الجماليَّة التي تحدث له" لا يمكن القول آنئذٍ: أنَّ هذه النظريَّة خقفت من على على النُصوص وجعلت من القارئ حرا في تجواله وتقسيره لمعطيات النَّص، وبالتَّالي الدُخول من منطلق على يستند في البحث على أطر فكرية منطلق على يستند في البحث على أطر فكرية

قبلية معلومة لديه، وأخرى مجهولة مغلقة تحتاج الإفصاح عنها (معاني النص).

#### ب- قراءة الأثر وجماليّة التقبّل:

- سعت الدّراسات الحداثيَّة إلى تسليط الضَّوء على القراءة والقارئ بشكلِ جدِّي، بعدما تناسته النَّظريَّات السياقيَّة وأوصدت الباب في وجهه لقول شيء ما حول النَّص الأدبي، ولهذا" اعتقد كثير من المعاصرين أنَّ الآثار الأدبيَّة لا تكتب فحسب انطلاقا من أوضاع اجتماعية، وتأثُّراً بعوامل تاريخيَّة، ولا تكتب أيضاً حسب خصائص إبداعيَّة وأشكال أسلوبيَّة فقط، بل هي تكتب على وجه الخصوص لقارئ ولجمهور يتَّجه بها أصحابها إليه"6.ونلك النَّظريَّات السياقيَّة مهما بالغت في الابتعاد عن القارئ، إلاّ أنَّها لم تستطع إزاحته من كيانها وهي تتعامل مع النُّصوص الأدبيَّة فالمفكِّرون اليونان في مفهومهم للمحاكاة كان توجُّهُهم نحو القارئ من منطلق الأثر الذي تتركه الآثار الأدبيّة في مستقبليها كالشفقة أو الفزع... وغيرها.

ألا يحق لنا- من كل هذا- القول إن عملية الإختيار الأسلوبي تتسج وفق ما يتصوره المبدع في القارئ؟ بل أليس خليق بنا الإهتمام بالتلقي واعتباره دعامة كبرى في تجلي العملية الأسلوبية مثلما رأى مولينييه وفيلي سانديرس؟

ولقد بدت اهتمامات النَّقد بالقارئ في النَّقد الأدبي الإنجليزي على يد إدجار ألان بو Edger Alan Poe الذي صرَّح:" بأنَّه يفكِّر أوَّل مالا يفكِّر في نوع الأثر الذي يقصد إليه، وبعد ذلك يفكر في الوسائل التَّعبيريَّة التي

تلائمه" . وبدا هذا الملمح أمراً واردًا لدى الشّاعر الفرنسي بول فاليري P.valery القائل: "لأشعاري المعنى الذي تحمل عليه" فهذا مما ينبئ على أن التوصيف الأسلوبي للقارئ هو وحده الذي يبرر صرامة القراءة الأسلوبية الواعية.

ولا يفوتنا في هذا المقام الإشارة إلى دور علم الاجتماع في الاهتمام بالقارئ " فلئن ركَّزت الدِّراسات في هذا الاتِّجاه عنايتها على تدخُّل السِّياقات التاريخية في نشأة الآثار الأدبيَّة، لقد ذهبت مع ذلك إلى أنَّ المجتمع لايتدخَّل في الإنشاء الأدبي من حيث هو مصدر لها فحسب، وإنَّما هو يتدخّل فيها أيضا من حيث هو متقبّل بتلقَّ وَاها" والله في المناقرة والله في المناقرة والله في المناقرة والله في المناقرة والمناس والمنا

ولقد ذهب روبير إسكاربيت Escarpit المعنى، والمدرسة المؤسسين الأعلام المحتماع الأدب إلى أنَّ الكاتب إنَّما يكتب لقارئ، أو لجمهورٍ من القرَّاء "فهو عندما يضع القارئ، أو لجمهورٍ من القرَّاء "فهو عندما يضع أثرَه الأدبي يدخل به في حوارٍ مع القارئ... ومما يبرهن على أنَّ الكاتب يرمي بالإنشاء الأدبي إلى ربط الصيِّلة بالقارئ، أنَّه يعمد إلى نشر أعماله، فالنَّشر في ذاته خروجُ بالأثر الأدبي إلى القُررَّة الله المنتقبة، وآفاقهم القبليَّة، وتوقُعاتهم الفكريَّة. لهذا ليس عيبا في أنَّا نجد أنفسنا أمام عددٍ لايحصى من التأويلات للنَّص الواحد، مادام المِرَاسُ الفكري الحديث يبيح التشتُّت في مادام المِرَاسُ الفكري الحديث يبيح التشتُّت في المعنى، وأنَّ القراءة قراءاتِ.

ولكن، هل كلُّ تأويلٍ هو صالحُ لبلوغ الحقيقة المرجوَّة؟

نقول: إنَّ مهمًة القارئ تتجلَّى ضمن مراسه الفكري، في ملء الفراغات التي تركها الكاتب في النص حتى يتأتّى القبض على تلك الجماليَّة التي خلَّدت المنص وجعلته يقبل القراءات، من هنا نتجت نظريَّة جماليَّة التقبُل القراءات، من هنا نتجت نظريَّة جماليَّة التقبُل القراءات، من هنا نتجت نظريَّة جماليَّة التقبُل الفراءات، من هنا نتجت نظريَّة جماليَّة التقبُل المنيا بزعامة هانز روبير ياوص Lesthetique Réception الذي أتى بمفهوم أفق الإنتظار Horizon الذي أتى بمفهوم أفق الإنتظار Attente وتوصل مع موكاروفسكي القارئ في زلل الفهم وتوصل مع موكاروفسكي المدرك، وهو قارئ احترافي يقرأ الأثر الأدبي ويتذوَّق الجماليَّة فيه عن طريق تجربته التي تكسبه أفق انتظار خاصِّ.

هذا الأفق هو أيضاً في الكيان الفكري للكاتب ويساعده وهو يحوِّر نصوصه على نسجها نسجا رائعاً، ويتقاسمه في هذا الإنشاء تصوُّرُ الذي يقرأ له فيزيد صنيعه هذا صنعة وقوَّة، وإلاَّ فقد يتعالى عليه فيصيبه بخيبة الانتظار. وقد أكَّد ياوص في معرض حديثه عن الآثار الأدبيَّة أنَّها تلك التي تصيب انتظار الجمهور بالخيبة، لأنَّها" آثار تطوِّر الجمهور وتطوِّر وسائل التَّقويم والحاجة من الفن، أو هي آثار تُرفض إلى حين حتَّى تخلق جمهورها خلقاً "دولعلَّ هذا مايبرِّر بجديَّة جدليَّة المعنى في الكتابة وصبغه بصبغة التعدُد، ومن ثمَّ فإنَّ النقتاح النَّص على قراءات متعدِّدة هوالنَّظير الجدلي للاستقلال الدَّلالي للنَّص". مادام غياب الجدلي للاستقلال الدَّلالي للنَّص".

الحوارُ بين القارئ والكاتب أمرا واردا، وهوما يبشَّرُ بميلاد التَّأويل في ظلِّ ذاك الغياب.

إنَّ ما قلناه آنفاً يحتِّم علينا النَّظر في آفاق مشروعيَّة أسلوبيَّة التلقِّي، من خلال ردود فعل القراء حول النص الواحد. وعن مدى مشروعيَّة التَّأويل المتعدِّد للخطاب.

#### أسلوبيَّة التلقِّي: آفاق و رهانات

-ممّا لاشكَّ فيه أنَّ بوادر التلقِّي في الأسلوبيَّة أفصحت عن عملها من خلال مقالات ريفاتير في الأسلوب سنة1971، الذي أبان عن مفهوم التَّأثير بين القارئ والنَّص، وأنَّ مجال الحديث في الأسلوبيات يقودنا إلى الاهتمام بالقارئ14 كونه عمدة الأحكام في الكشوفات الأسلوبيَّة، لأنَّ تعاقب الجمل في ظلِّ انتباه القارئ تقود إلى بروز الأسلوب وانجلائه 15، بعد أن كان وقفا على الكاتب وتعابيره. ولما كان الأسلوب اجتماع لمعانى النص باستوحاء من القارئ، كان الأثر الأدبى بنية ألسنية تتماهى في ظلِّها المعطيات الفكريَّة، وتشرئب كلَّما دنا القارئ من النص، ولذلك كان ارتباط الأسلوبيَّة بالجانب اللساني "ارتباط النتيجة بالسبب"<sup>16</sup>، ولا تتأتى تلك النتيجة إلاَّ بالتَّأثيرات التي تكتنف التعابير في النص، وهي-أي التأثيرات- صنعة لغوية من الباث تعمل على ضمان نفاذ المعنى إلى أحاسيس القارئ "وهكذا تقوم الخصائص الأسلوبيَّة في مستوى المكتوب بما تقوم به الحركات والإشارات والنغمات من وظائف في مستوى المنطوق"17. ولعلُّ هذه الصياغة تبيح الإضطلاع بقوانين البلاغة بما فيها من نمطيّة

خرق السَّنن اللغوي كالتقديم والتأخير وما شاكلاهما وهذا هو مفهوم التجاوز الذي قالت بأفضليَّته أغلب الدِّراسات الأسلوبيَّة.

ويبدو من هذا المنظور أنَّ مكامنَ التَّحليل الأسلوبي قابعةٌ في خطِّ نامٍ، تبدأ درجته الدنيا من النَّص لترتفع إلى أقصى مداها عند محاورة القارئ لها، ومن هذا المنحى العلائقي يبدأ عمل الباحث الأسلوبي في ترصد ملامح التَّأثير الواحد أو المتعدِّد عند ردود فعل القارئ تجاه النَّص.

وقد تقدِّم الاطرادات المتتاليَّة حول نصً ما -من قرَّاء كثر - معرفةً موضوعيَّةً تساهم في خلق مجال حكمٍ أبين لدى محلِّلِي الأسلوب، لأنَّ ما اطَّرد من آثار ليس من قبيل الصيَّدفة، وإنَّما من دواعي الحقيقة الماثلة في النص. ومن هنا يكون الأساس المعتمد في البحث الأسلوبي يكون الأساس المعتمد في البحث الأسلوبي التطبيقي هو " نموذج الأداء المستند إلى المستمع، أو نموذج سلوك المستمع/ القارئ لدى النس وتعرُف الموقف. ولهذا فقد نشأ إنتاج النص وتعرُف الموقف. ولهذا فقد نشأ موقف جديد دعا إلى تجريد النصّ من كاتبه، ومما يحيط به من ظروف أدّت إلى إنتاجه أو كتابته، ومن ثمّ تحويله إلى موضوعٍ يدرسه المتلقي "18"

نستوحي ممّا ثبت أنّ التلقّي الأسلوبية الساوبية، ويقع أساسٌ لمعظم أفكار النظريّة الأسلوبية، ويقع ضمن مهام الأسلوبية الواصفة التي تصنف الأسلوب ضمن نطاق النّفعية اللّغويّة "ونظراً لأهميّة النّفعية اللّغوية الأسلوبيّة،

فمن الممكن أن يتوقع التوصل إلى تعريفٍ ذي طابع نفعي للأسلوبية" أن كنظرية الفعل الكلامي التي أوجدها سيرل j.R Searl في ألمانيا، وميّز فيها أفعالاً يقوم بها المتكلّم في أثناء الكلام 20. وللذلك كان الكلام المُؤدّى هو الموضوع الرّئيس الذي شغل أوهمان Ohman، لأنّ الكاتب حين إنشائه للكلام لا يعدم أن" ينتقي دورة ومتلقيه والطريقة التي يتمّ بها الارتباط بالواقع الاجتماعي في أثناء وضع الاختيارات أو سنّها 21

كما أنَّ انحرافات السياق لها أثرها الأسنى في كشف حقيقة الأسلوب الواحد، عندما لا يثبت كاتب النص على نسقٍ نحوي مثلاً، كأن يردِّدَ في كتاباته نسقاً نحوياً معيَّناً، ثمَّ مايلبث أن يعدل عنها إلى أنساق أخرى 22، وهذا أحد المفاجآت التَّعبيرية التي تمطرُ إيحاءاتٍ يتوقَّف عندها القارئ، والمحلِّل الأسلوبي على حدِّ سواء.

- يجدر بنا القول: أنَّ النظريَّات الأسلوبيَّة الأخرى ركَّزت على دولخل النَّص، وتركت عامل القارئ ثانوياً، والأحرى أنَّ عمدة

البحث الأسلوبي هو القارئ، لما له من تأويلِ يودِّي في نها ية المطاف إلى حشدٍ هائلٍ للمعاني، تتقاسمه معاني النص، لتنتج في الأخير معنى مثمراً، لأنَّ القول بأسلوبية التعبير والأسلوبيَّة النفسية هو إهتمام بالنصِّ في منأى عن القارئ، هذا من جهة ومن أخراة تبدو تراتيل المعنى في تينك الأسلوبيتين إنَّما تتأتَّى بانضواء القارئ إلى النص، وإلاَّ كيف السبيل إلى وجود تلك الجمالية بدون قراءة؟

نستوحي من كلّ هذا أنَّ الدَّعوة إلى القراءة هي دعوة إلى الدُّخول والانضمام، وهي دعوة إلى الفهم والإفهام، بل هي دعوة إلى التعالق والحياة، وبالتالي دعوة إلى الاستمرارية والانسجام، ولا يخفى على خافٍ أنَّ هاته الدَّعوة أول ما بدأت في الشريعة الإسلاميَّة، في أوَّل سورة العلق، في قوله تعالى: " إقْرَأُ بِاسْم ربِّكَ الذِي خَلَق..."

ولذلك كان التَّقاعس عن العلم موتاً، وعدم التَّلاقح به اندثاراً وضياعاً.

# الهوامش والمراجع

1- لمزيد من التوضيح ينظر: - لحمداني حميد: الشكل والخطاب، مدخل لتحليل ظاهرتي، ط1 المركز الثقافي العربي ، بيروت ، الدار البيضاء.و - عز العرب الحكيم بناني: الظاهراتية وفلسفة اللغة، تطور مباحث الدلالة في الفلسفة النمساوية، إفريقيا الشرق المغرب ط 2003.و - منذر العياشي: العلاماتية وعلم النص، المركز الثقافي العربي - الدار البيضاء- المغرب ط1 . 2004م

أحمد يوسف: الدّلالات المفتوحة، مقاربة سيميائيّة في فلسفة العلامة، ط1، المركز الثّقافي العربي، بيروت - لبنان،الطبعة الأولى2005

<sup>-</sup> نادية بونفقة: فلسفة إدموند هسرل، نظريّة الرّد الفينومينولوجي، تقديم الدُّكتور: عبد الرّحمن بوقاف، ديوان المطبوعات الجامعيّة، بن عكنون- الجزائر.

-مجلة التواصل، ع 4- جامعة عنابة، الجزائر -جوان 1999. وبالفرنسية

-Edmund Husserl la Grise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale Traduit par Gerard Granel France: editions Gallimard 1976

2-ينظر: نبيلة إبراهيم - القارئ في النَّص، نظرية التأثير والاتصال- ص 101، مجلّة فصول المجلّد الخامس العدد الأول 1984.

وللتَّفصيل ينظر: فولفغانغ ايزر: فعل القراءة نظرية جمالية التجاوب ترجمة د. حميد الحمداني ود. الجلالي الكدية مكتبة المناهل المغرب

3-ينظر أمبرطو إيكو: الأثر المفقوح ترجمة عبد الرحمن بوعلي، دار الحوار اللاذقية سورية، ط2، 2001 ص13 ومابعدها.

4- ينظر: جورج مولينيه الأسلوبيَّة، ترجمة د بسام بركة ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت لبنان ص7 ومابعدها.

5- ينظر: نبيلة إبراهيم - القارئ في النَّص، نظرية التأثير والاتصال- ص 103، مجلّة فصول المجلّد الخامس العدد الأول 1984.

6- ينظر: حسين الواد من قراءة النَّشأة إلى قراءة النَّقبُّل ص 114، مجلَّة فصول المجلَّد الخامس ع1- 1984، عدد خاص بالأسلوبيَّة.

7-المرجع نفسه ص114.

P.valery Revass ed pleide paris 1960 P11 -8 فقلا عن حسين الواد المرجع السابق ص. 115

9-حسين الواد المرجع السابق ص115.

10- نفسه ص115

Arnold Rothe le role du lecteur dans la critique allemande contomporaine-in Revue poetique decembre 1968 -11

118 pp96-105. نقلا عن حسين الواد المرجع السابق ص118

12- حسين الواد المرجع السابق ص118.

13- - بول ريكور: نظريّة التّأويل، الخطاب وفائض المعنى. ترجمة سعيد الغانمي الطبعة الأولى 2003 المركز الثقافي العربي- المغرب.ص.64

14-ينظر على سبيل المثال: هنريش بليث البلاغة والأسلوبيَّة- نحو نموذج سيميائي لتحليل النص- ترجمة وتقديم وتعليق الدُّ5كتور محمد العمري، منشورات دراسات سال ص.34

15-ينظر عدنان بن ذريل: النص والأسلوبية بين النظرية والتطبيق، منشورات إتحاد الكتاب العرب، ص.44

16--محمد عزام: الأسلوبية منهجاً نقدياً، منشورات وزارة الثقافة-سوريا- 1989 ص126.

17-المرجع نفسه ص128.

18-فيلي ساندبرس: نحو نظرية أسلوبية لسانية، ترجمة: د. خالد محمود جمعة، دار الفكر بدمشق ط1 1424هـ = 2003م،ص. 214

19-فيلي سانديرس، المرجع السّابق ص215.

20-للافادة ينظر: د. محمود أحمد نحلة، آفاق جديدة في البحث اللّغوي المعاصر، دار المعرفة الجامعيّة، مصر ط2 2002من ص 40إلى ص53.

نقلاً عن R Ohman : Instrumental style. Notes on the theory of speech action current trends in stylistics p 115-141-21

فيلي سانديرس – المرجع السّابق– مترجماً بـ:الأسلوب المفيد، ملاحظات حول نظريّة الكلام بوصفه سلوكاً في التّيارات المنداولة في الأسلوبيّة.

M.RiFFattere: Essais de stylistique Stracturale. Barcelona 1976 P55- 22

# مسوّغات القراءة في الثقافة العربية المعاصرة \_ خطاب النقد في مساءلة النص\_

د عدد القادر عدو أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة



منفحة

128

قد نتساءل عن دوافع ومسوغات القراءة النقدية المعاصرة للإبداع العربي سواء السياقية منها أو النسقية بكل اتجاهاتها... وما هي الإجابات التي قدمها الناقد العربي لتبرير انفتاحه إلى درجة الخضوع لسلطة المفهوم الغربي للمنهج والإجراء التطبيقي؟ وهل كان ذلك استيعابا أم استهلاكا؟ وما هي البدائل التي يطرحها للخروج من مأزق المساءلة التي أبانت عن كثير من الفجوات في الرؤية النقدية والتعسف في تطبيق المنهج النقدي تحت تأثير عدم التمثل الكامل لفلسفة المنهج وخلفيته المعرفية وعدم القدرة على تبييء المفاهيم والمناهج النقدية الغربية في حقل ثقافتنا العربية؟.

بعض الكتابات النقدية المعاصرة استنسخت الجانب التطبيقي وراحت تمارس عملها النقدي دون الوقوف على النظرية وظلالها وفلسفتها ومناقشة خلفياتها ومبررات نشوئها في مرحلة معينة من تاريخ النقد الغربي، وكأنّ ما توصلت إليه هذه النظرية من نتائج أصبح من المسلمات التي لا تناقش وإنما يكفي الاشتغال النقدي على النصوص الأدبية مهما كانت هويتها، فمثل هذه القراءات العربية لم تشترك في الجدل النقدي حول مسألة موت المؤلف وإنما اكتفت بتقديم تحليلاتها للنصوص خالية من الإشارة إلى مبدعيها وسيرهم إيمانا منهم بسلطة النص وعدم جدوى الالتفات إلى حياة المبدع تحقيقا لقراءة نسقية.

واذا رحنا نتتبع التأثيرات الثقافية والنقدية التي وقع تحت سلطتها كثير من النقاد العرب، فتباينت اتجاهاتهم في الممارسة النقدية ابتداء من العصر الحديث الذي سادت فيه القراءة السياقية بتعدد أبعادها ومستوياتها كما أشرنا سابقا \* نجد آثار هذه المناهج متسللة بشكل واضح في البنية الثقافية للنقاد الذين قرؤوا الأدب العربى قراءة إسقاطية، فكانت الدراسات التي أرخت للأدب العربي انطلاقا من نظريات سانت بيف التي جعلت من حياة المؤلفين وانتماءاتهم وأعراقهم مرتكزا في تحليل النصوص الإبداعية، وعلى هذا النحو سار جرجى زيدان في كتاباته الأدبية التاريخية، أما العقاد والنويهي فقد اتخذا من نفسية الأديب ومواقفه السلوكية متكأ في فهم العمل الأدبي تأثرا بالمنهج النفسي مما دفع بالناقد مصطفى ناصف إلى الدعوة إلى تحرير النص الأدبي من الظلال النفسية لصاحبه: "الاهتمام بالشاعر أو الإنسان له مخاطر جمة، وبعض الدارسين-مثلا- يعنيه من أمر بشار إيمانه أو إلحاده، ويعود فيقرأ الشعر من أجل الإجابة عن هذا السؤال.

حقا قد يكون في هذا الشعر ما يثير السؤال عن إيمانه، ولكن اهتمامنا بالشعر –أولا– سوف يجعله أكبر من مجرد الإجابة عن أي سؤال من هذا القبيل، وليس ضرر العناية بحياة المؤلف، وعقائده مقصورا على إهمال الشعر من حيث هو شعر، ولكنه يتجاوز هذا كما وضحنا

إلى خلط الشخصية وظروفها بالأحكام التقييمية « 1

وفي هذا القول إشارة إلى إقصاء المؤلف وإن لم تكن دعوة صريحة فإنّ آثار التأثر بمقولات النقد الغربي جلية وخاصة في تقريقه بين المقاربة النصية والقراءات السياقية، غير أنّ الدعوة الجديدة إلى الأسلوبية التي اعتمدت في التحليل على حياة المؤلف، انطلاقا من تلوّن الأسلوب بملامح شخصية الكاتب، وبالتالي يمكن تصنيف مثل هذه القراءة ضمن الإطار العام للقراءات السياقية، والتي تعاملت مع النص /الوثيقة.

أما الناقد عبد السلام المسدي المتأثر بالبنيوية الأسلوبية فقد رأى في النص الأدبي "وإن كان وليدا لصاحبه، فإنّ الأسلوب هو وليد النص ذاته، لذلك يستطيع الأسلوب أن ينفصل عن المؤلف المخاطب، لأن رابطة الرحم بينهما حضورية في لحظتي الإبداع والإيقاع. وهذا المنظار في تحديد ماهية الأسلوب يستمد ينابيعه من مقوّمات الظاهرة اللغوية في خصائصها البارزة ونواميسها الخفية".2

لم تنتظم الممارسة النقدية العربية المعاصرة بشكل كامل في وعينا النقدي والثقافي وإنما انتزعت من أسيقتها المعرفية، وجرّدت من خلفياتها الفلسفية، ودخلت إلى حقل النقد كأدوات وطرق إجرائية، فمقولة موت المؤلف في التقكير العربي وليدة التأثير الغربي في الثقافة النقدية العربية، هذه الثقافة التي احتفت بالإنسان وأولته العناية الفائقة في الدراسات بمختلف موضوعاتها

بوصفه محور الكون بعد الإرادة الإلهية، أما في الثقافة المعاصرة فإن هذه المسألة تبقى في مجال التساؤل وخصوصا في الدراسات التي اهتمت بالجانب التنظيري.

ومن الدراسات التي احتضنت فكرة موت المؤلف رأت في الأعمال الإبداعية التي بقي مؤلفوها مجهولين خالدة وعظيمة، وغيابهم رسّخ حضور أعمالهم، هذا الغياب ينسي جانبا هاما أثناء القراءة التي تبقى مفتوحة على التأويلات دون الخضوع لسلطة التوجيه المسبق من خلال البحث عن هوية المبدع.ومن هنا بدأت الثقافة النصية تجد طريقها إلى نقدنا المعاصر مع التأثر بأعمال رولان بارث ونقاد ما بعد البنيوية الذي أشاعوا مفهوم الكتابة الذي يقصي أي علامة خارجية ويكتفي بذات النص وبالقارئ بدلا من الكاتب.

وإلى جانب المثاقفة النقدية، كانت المبالغة في تأكيد الصلة بين المبدعين وأعمالهم بشكل لا يخلو من تعسف، وبدون دوافع حقيقية تمت إلى الإبداع بصلة قرئت الأعمال الأدبية تحت سلطة تأثير حياة مبدعيها في هذه القراءة النقدية، إلى جانب المبرر السلطوي المؤسساتي الذي أقلق الشاعر بإكراهات الإغراء أو الإقصاء ممّا جعل الشاعر يختار التخفي والغياب ضمانا لحريته الإبداعية، ومن هنا كان موت الشاعر في الثقافة العربية أمرا واقعيا.

وقد كانت الإبدالات التي تحققت في بنيات القصيدة العربية الحديثة والمعاصرة، كالتخلى عن شعر المناسبات أزاح حضور

الشاعر والإعلان عن هويته وإنما كتبت القصيدة للقارئ العنصر الحاضر في بنائها ولا قيمة لمبدعها الذي أشرك في عمله صوت قرائه، وهنا يتحقق موت المؤلف الذي يعرّفه إلياس خوري بقوله: "شيء يموت وينقرض، علاقة غامضة بين الذي كان واحتمالاته، وهو لذلك لا يتكلم عن نفسه إلا في اللحظة التي يلغي فيها ذاته، ولا يكتب إلا حين ينكتب في النص المفتوح الملقي في الشارع"

مع جماعة الديوان يختلف تلقى المتن الشعري الإحيائي عن التلقي في النقد الكلاسيكي الذي وجد في حياة المؤلف مطية لتأكيد شعرية النص وبالأحرى تفوق الشاعر وعبقريته، إذ كان الشاعر مقدّما على شعره ومن ثمّ اتجه هذا النقد إلى إلحاق الألقاب بالشعراء كأمير الشعراء وشاعر النيل و..فكان رد فعل نقد جماعة الديوان استجابة لهذا التلقي السياقي، فانعطف بالدراسة نحو النص بحثا عن جمالية الشعر دون أن يأبه بالشاعر في كثير، وليس ذلك تقليدا لأطروحات النقد البنيوي في الثقافة الغربية، فإن النقد العربي كان متقدما عليه ولكن بمبررات أخرى ودوافع أملتها السياقات الثقافية العربية لا علاقة لها بالخلفية المعرفية للنقد البنيوي . "وبهذا المفهوم فإن النص الخالد والحداثي بخاصة، ليس في حاجة إلى أب يمنحه شهادة الميلاد، ويعلن انتسابه إليه، وينفي عنه أن يكون لقيطا، ويدفع عنه تهمة التهجين".

وفي المؤلفات\* التي اهتم أصحابها بجمع ما أبدعته قرائح الآخرين دون ترك لمسات

من قرائحهم تتجلى فكرة موت المؤلف الذي يهمش ذاته أثناء الكتابة ليفسح فضاءها للآخرين، وهذا ما يؤكده الناقد أدونيس الذي يرى بأنّ فكرة موت المؤلف قضية دخيلة لا مبرر لها في ثقافتنا النقدية العربية بل على العكس من ذلك فحضور الإنسان بارز في تراث هذه الثقافة وفي أدبياتها الروحية بالخصوص التي تمجّد منزلة الإنسان العالية في الوجود. يقول أدونيس: "الإنسان جوهريا أعظم من ماضيه وحاضره، لأنه خالق لمصيره يضع نفسه -باستمرار - ويصنع العالم كذلك باستمرار ".5

وباعتدال في الرؤية النقدية لم ينساق الدكتور عبد الملك مرتاض وراء الطرح الغربي لمقولة موت المؤلف، بالرغم من تبرّمه من القراءة الساقية التي أبعدت النص الأدبي عن عناصره الجمالية وأغلقت أمام النقد مجالات رحبة للمساءلة التي تثري القراءة النقدية وتغنى النص في حدّ ذاته، فبقدر ما يدعو إلى استقلالية النص الإبداعي نراه يعطي للمؤلف مكانته في العملية الإبداعية إدراكا منه لخطورة الانسياق وراء أطروحات النقد البنيوي في هذه المسألة التي لا تجد مسوغاتها الفلسفية في ثقافتنا العربية، ومن جهة أخرى فهو يدرك خصوصيات السند الثقافي العربي كمرجعية في إعطاء المؤلف حقه في العملية الإبداعية والنقدية على السواء .يقول: "فالمبدع سيد إبداعه وصاحبه لا ينازعه فيه مجتمع ولا زمان ولا بشر على الرغم من إيماننا بفكرة التناص". $^{6}$ 

والاتجاه نفسه يدعمه الناقد فاضل ثامر الذي يؤكد على انتماء النص الأدبي إلى صانعه وأن مقولة موت المؤلف مجرد مغالطة "ومن كل ما تقدم يظهر لنا أن مقولة "موت المؤلف" ليست سوى مغالطة نقدية غير متماسكة أبدا،فالنص الأدبي ظاهرة معقدة مرهونة بمجموعة من العوامل السوسيولوجية والتاريخية والسيكولوجية والثقافية والسياقية التي لا يمكن اختزالها إلى عامل واحد".

وفي معرض حديثه-فاضل ثامر- عن الممارسة النقدية أثناء مواجهتها للنصوص الأدبية، يرى أنّ العملية النقدية يجب أن تتحرك بيقظة ومرونة بين مختلف مقومات الظاهرة الأدبية وعناصرها وبشكل خاص بين المؤلف والنص والقارئ حدون أن تهمل السياق والشفرة وقناة الاتصال- من أجل استخلاص الرؤيا الإبداعية للنص أو للمبدع وأنّ أية معالجة مغايرة سوف تسقط لا محالة أسيرة الفهم الأحادي القاصر والنظر بعين واحدة..."8

\*التناص/ هذا المصطلح الذي عمّق من مسألة قتل المؤلف وإقصائه انطلاقا من تعريف النص بأنه مجموعة من النصوص المتداخلة فيما بينها، لا وجود لبداية أولى في الكتابة الإبداعية، ولا وجود لكتابة تبدأ من نقطة الصفر، فالنصوص سابقة للنص ومتداخلة فيه مما يزيح سلطة المؤلف ويلغي ادعاءه بانتماء النص إليه أو تبنّيه.

فالتناصية Intertextualité تذهب إلى أنَّ فهم النص يحتاج إلى الرجوع إلى عشرات

النصوص التي سبقته، وأسهمت في خلقه ودور القارئ ينحصر في عملية الاستحضار لمجموع النصوص المتداخلة مع النص المقروء، وتبرز فاعلية القراءة في إحالتها على قراءات أخرى سابقة عليها وفق جدلية الغياب والحضور بين الدال والمدلول.

تباينت الرؤى في الكتابات العربية المعاصرة حول قضية موت المؤلف وخصوصا التي آمنت بالمنهج البنيوي إلى درجة تبني الموقف المعارض، نجد في دراسة الشعر الحداثي ما يؤكد هذا التوجه، وعلى هذا النحو نلفي ديزيره سقال وهو يقارب نصا شعريا حداثيا يصرح: "إننا لا نؤمن بفصل النص عن الذات، أو التاريخ على النحو الذي قال به البنيويون "9.

وينطلق ماجد السامرائي من الخلفية الحياتية للشاعر السياب وهو يدرس شعره قائلا: "نستطيع فهم روحه القلقة، كما نستطيع فهم تطورات شعره، وتحولاته على نحو يهدينا إلى أغوار تجاربه، ويساعدنا على تفسير إبداعاته تفسيرا دقيقا وصحيحا. وبالتالي يمكننا من التعرف على الركيزة الأساسية لحياته الشعرية "10.

في النقد الأدبي العربي الحداثي برزت النصانية التي اتخذت من تحليل النصوص منهجا بديلا عن البنيوية، كما نجد ذلك عند الغذامي الذي يتبنى هذه النصوصية انطلاقا من النقد الألسني، ويتوسل التشريحية كأداة إجرائية في مقاربة بنية النص الداخلية، وقد برّر الغذامي موقفه ودافع عنه إلى درجة تبرير مسألة المثاقفة مع النقد البنيوي الغربي بأنها تمتلك مشروعيتها

لأن الإبداع عمل إنساني وتبقى مهمة الناقد منحصرة في تبييء المصطلحات الوافدة إلى تقافتنا حتى تأخذ دلالات جديدة. فإقصاء المؤلف من العملية النقدية هو تأكيد على النصوصية وليس البنيوية كما يرى ذلك الغذامي، فالنصوص هي التي تفسر بعضها ومن ثم وجب إبعاد العوامل الخارجية عن النص، فالسياق الخارجي"لا يمكن أن يحدد علاقات النص الداخلية، لأن النص قد تجاوز هذا الخارجي، ومن ثم فقد تحرر منه، واستقل عنه بوجود جديد ينبني عليه عالم جديد"

ومما تقدم تطرح جمالية التلقي سؤالها حول التفاعل في القراءة متى يصير فعلا؟ حينما تندمج ذات القارئ بالمقروء وينتقل النص إلى شعوره يكون بذلك قد عبر القارئ عن تفاعله، وتحققت لديه متعة التجاوب مع النص في عملية اللعب بشبكة نسيجه اللغوي والبنائي، وبهذا يساهم فعل القراءة في تحريك أشكال المعنى تبعا للمتحكمات التي تجعل فعل القراءة لا ينجز مرة واحدة ومنها العاملين الأساسين:

-القراءة بوصفها إجراء تواصلي تتعدد في فترات تاريخية، فهي قائمة على التعدد والاختلاف، فهي تقتضي أفعالا متعددة.

-أظهرت التحليلات في مجال نظرية القراءة أن الظروف النفسية والاجتماعية والبواعث التي تحيط به هي التي توجّه القارئ أثناء القراءة.فهي التي تتشئ الاختلاف من قارئ إلى آخر، وتعطي للقراءة مستويات.

وانطلاقا من ثنائية الذاتي والموضوعي في علاقة القارئ بالنص الجمالي اقترحت جمالية التأوية التاقي مفهوم "التذاوتية فالتافيذ دور الذوق والذاتية في عملية التأويل تأثرا بفلسفة الموسل "الذي يتبنى قصدية المعرفة، ومن هنا يستند المتلقي على تجربته الجمالية في فهمه للعمل الأدبى.

إن ما تدعوه جمالية التلقي ب"التذاوتية" هو مفهوم مرادف للتأويل في نظر حياوس-وعليه فإن القارئ قد ينفي استعدادته الفردية في فترات لاحقة من قراءة النص، وأن تأويلات القارئ مرتبطة بأفقه وبحاضره الحاضر في النص.

وعليه فإن التفاعل المتولد من التحام النص بقارئه، فإن الوقع نتيجة لهما، فهو يمثل الإضاءة التي تتير معاني النص كما يرى ذلك ياوس، وبالتالي يحدث التقاطع بين أفق النص وأفق تجربة القارئ ومن هذا التقاطع يتحقق الوقع.

ومن خلال جدلية المقول والمسكوت عنه في النص يكابد المتلقي معاناة السؤال والاكتشاف فهو ينتقل من مستوى التجربة المماثلة حينما يستعيد تجربة المبدع ويتمثلها وكأنه وجد نفسه في النص، ثم ينفتح على أوقاع أخرى تتوالد من مساحات البياض أو الفراغ الباني والتي تجعل المتلقي في توتر وقلق السؤال.

133 -

#### الهوامش والمراجع

\*-انظر فصل (قراءة النص بين السياق والنسق )من هذه الدراسة-ص99 وما بعدها.

1-دراسة الأدب العربي ،دار الأندلس ،لبنان،ط-3-1983-ص.151.

2 - عبد السلام المسدى : الأسلوبية والأسلوب ،الدار العربية للكتاب نتونس،ط،2-1982، ص88-89

3-إلياس خوري :الذاكرة المفقودة (دراسات نقدية)-مؤسسة الأبحاث العربية ،لبنان،ط.1-1982-ص73.

4-أحمد يوسف :القراءة النسقية ومقولاتها النقدية (م.س)-ص147.

\*-نشير هنا إلى المؤلفات التراثية وغيرها التي كان الهدف من تأليفها جمع المادة العلمية أدبية ولغوية -دون تدخل من المؤلف لوضع إضافة من عنده.

5-أدونيس:سياسة الشعر ،دار الآداب ،لبنان ،ط1-1985-ص-134.

6-د.عبد الملك مرتاض:في نظرية النص الأدبي، مجلة الموقف الأدبي، دمشق،ع. 201-1989.ص.

7-فاضل ثامر: اللغة الثانية (م.س) -ص.133.

8-المرجع السابق:ص.133

9-ينظر، أحمد يوسف، القراءة النسقية ومقولاتها النقدية (م.س)-ص168.

10 -ينظر ،المرجع السابق،ص.169-170.

11-عبدالله الغذامي :تشريح النص(مقاربات تشريحية لنصوص معاصرة )، دارالطليعة ، لبنان ،ط1- 1987-ص79

#### للمراسلة:

الدكتور/ عبد القادر عبو —أستاذ النقد الحديث والمعاصر - جامعة سعيدة- الجزائر

العنوان- شارع مقدول سعيد رقم 09-مدينة سعيدة 20000-الجزائر.

-00213-48-51-51-45

البريد الالكتروني: med\_abbou@maktoub.com

# النص والتقعيد.. الخركية و التأسيس في الشعر العربي المعاصر عبد القادر رابحي

عبد القادر رابحي أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة



" الزحاف في الشعر كالرخصة في الفقه لا يقدر عليها إلا الفقي<del>ه".</del> الأصمعي.

#### النص والتقعيد:

لم تولد خليلية الشعر مع الخليل. بل ولدت مع الشاعر في أقدمية تواجده الزماني والمكاني. ولم يولد الخليل مع القاعدة. بل ظهر مرافقا للشاعر ومستودعا لأسراره. فهو المفتاح الذي به ينطلق في ممارسته النصية، والقاعدة التي بها يتجلى في تجدده وبقائه وخليلية الشعر العربي، على غرار خليلية الشعر الإنساني، أسسها الشاعر كساردٍ أولٍ للنص و "موضوعٍ وحيدٍ للإخبار"(1) منذ أن

قال: "يا خليليً" (\*) ولم يكن الخليل إلا الواسطة التي يصفي بها حساباته الوجودية مع الشاعر، أي مع ذاته المتجلية في النص والمحتكرة له، على اعتبار أن النص هو بقاؤه و صيرورته عندما

يختفي. كما لم يكن الخليل إلا الدافع (Le Mobile) أو طاقية الإخفاء التي يتحرك تحتها هذا الدافع في رغبته والحاحه "فتوصيل الأحداث الجديدة للعالم المادي والنفسي" (2) فالخليل كمأسور شكلي في بنية القصيدة العربية هو ميدان لـ "خليلية" الأسر والتحرير التي يمارسها الشاعر ضد نفسه المتجلية في النص كلما ضاق النص بالخليل، أو كلما هرم، أو بلي، أو تعب.

إن معركة الشاعر مع التجديد هي في واقع الأمر معركة الشاعر ضد نفسه المتجلية في النص، و التي لا يمكن أن يحدّثها إلا من خلال خليلية المرآة العاكسة لمطلق الشاعر المتجدد عبر الأقنعة النصية. فالشاعر هو الذي يبدع الأقنعة ويستبدلها بأقنعة يبدعها بصورة يصبح فيها النص زخرفة قابلة للامتداد إلى ما لانهاية<sup>(3)</sup>. وليس ثمة قناع دائم بالنظر إلى مطلقية وجه الشاعر الحاضر المتجدد. وليس ثمة غياب للشاعر، وبناء عليه، فليس ثمة غياب للقاعدة التي يكشف بها عن لانهائية الاحتمال النصي في بحثه عن الإدهاش والامتياز. و"امتيازه في أنه يسبق القاعدة"(4)، كالرعد يسبق العاصفة يؤسسها ويمهد لها.

إن خليلية القاعدة متولدة من الخليلية المتجددة للشعر كامتياز سابق. ولا يمكن أن تعبر القاعدة عن مطلقية النص إلا في تعدديتها، أي في مجمل ما يتيحه الشاعر من احتمالات لبوسية تعكس وتضمن في إجماليتها صيرورة النص، ومن ثمة صيرورة الشاعر.

ومن هنا كان الناقد كخليل متجدد باحثا عن القاعدة وفي القاعدة و ضد القاعدة. يكتشف ويحتفي، يسهر ويختصم ويبحث عن مطلق للقاعدة كوحدة بنائية من خلال التنظير لها. ويعتقد أن التنظير للقاعدة هو التنظير للنص، في حين أن النص يؤسس بنفسه لمنطلقاته النظرية، والتي بموجبها يصبح قديما أو حديثا في نظر الناقد. ومن ثمة فإن الناقد لا يقوم في نهاية الأمر إلا ب"الاكتشاف الخليلي" من خلال اتخاذه للنص أداة ومفازة للبحث عن فهم أمثل لنص قديم متجدد في تواصله. لذلك فهو يحاول أن يحتل حيرية المكان الناشئ كل مرة في النص والمتولد منه، من خلال

إعادة قراءة مكانية النص المتحولة عبر الزمن، والمتخذة أشكالا وأقنعة مختلفة. وإذا كان الشاعر خاضعا في تجدده لمطلقية الخليلية المتولدة معه وهو يبحث عن مكانية النص المستقبلي على اعتبار أن "تاريخ الشعر هو في مستقبله"<sup>(5)</sup>، فإن الناقد خاضع لمحدودية القاعدة. ولذلك يبدو كل تغيير تحديثا، وكل قاعدة مطلقا في نظر الناقد. كما تبدو كل إعادة ترتيب للبيت "الشعري" ثورةً على مطلقيةٍ شكلية واستبدالها بمطلقية شكلية جديدة.

إن تغيير قواعد اللعبة في حد ذاتها، لأن اللعبة دائمة والقواعد متجددة. ولذلك يبدو للناقد "الخليل" أن الشاعر "استبدل المطلق القديم (وحدة البيت) بمطلق جديد هو وحدة النقعيلة" (6).

إن وحدة البيت كبناء معدود في تفعيلاته ومحكوم في تقفيته، يقدم صورة إيهامية عن اكتمال البنية في شكلها العمودي، ومن ثمة اكتمالها

في جمالية الطرح الذي تُخبر به هذه البنية في القصيدة العمودية. لكنه ينبئ ويوهم كذلك -منذ أن تبناه الشاعر كصورة تبدو للقارئ مكتملة-، عن كمون لانهائية الاحتمال (داخل البيت) التي يضمن بها الشاعر صيرورته في النص وتجدده عبر مكانيته وزمانيته، من خلال الانتقال من وحدة أكبر التي هي البيت، إلى وحدة أصغر، والتي هي التفعيلة. "إن أكبر الرياضيين قد تجاوز المفهوم العددي والمهيكل [..] بإدخاله للانهائي ضمن المعدود [..] عندما وضع الحساب التفاضلي "(7).

ومن هنا كانت صعوبة الخروج عن المعدود البيتي المنتظم داخل عروض القصيدة العمودية في مخيلة الناقد والقارئ، وصعوبة تبني شعر التفعيلة كاحتمال جديد داخلٍ ضمن المعدود، من طرف الذوق العام الذي لم يألف "الوزن الحديث الذي قام بتوليده السياب والملائكة"(8)، على الرغم من أنه "تلبية للإحساس الجماعي بتغير إيقاع الحياة بعد دخول التقنية الغربية إلى حياتنا"(9). ولذلك بدا للناقد الذي يبحث في محدودية القاعدة، وكأن الوزن الحديث "يفتقد إلى ضابط( Norm) يقيس إيقاعه عليه"(10).

ومن هنا، كانت كتابة قصيدة التفعيلة (الملائكة، السياب) ثورة على البيت، وكتابة قصيدة النثر (رواد مجلة شعر) ثورة على التفعيلة. وكان الشاعر في ممارسته النصية، من خلال تفجير القاعدة، سبّاقا في التأسيس لسلفوية القاعدة وتقدميتها بوصفها حكما يتخصص الناقد في إطلاقه على الشاعر من خلال اتخاذ الشكل ميدانا لقراءة الذات الجمعية في رجعيتها وتقدميتها، في جمودها وتحررها. ولم تكن هذه القراءة في واقع الأمر إلا تعبيرا عن محدودية القاعدة وتغيرها في الممارسة النصية. ولعل البحث في محدودية القاعدة سيصبح نقطة التثبيت (Point de fixation) الجوهرية التي يحاول الناقد أن يأسر من خلالها جمالية النص المعبرة عن لانهائية الاحتمال الظاهر في الشكل، والتي جعلت رولان بارت يعتقد ،في نهاية المطاف، بأن "النص لا يوفّر للقارئ بنية، بل عملية تنظيم وبناء (Structuration) . أي عملية يقنع القارئ نفسه –خطأ بلا شك— بأن العمل الأدبي بنية ونظام"(11).

ولذلك يبدو النص "الشعري" بأنه مُتعِبٌ وغير ذي جدوى، لا في قاعدته فحسب، ولكن في البحث عن آليات قاعدته المتغيرة كذلك. لأنه لا يعبر عن محدودية الذات من خلال محدودية القاعدة التي يتلبسها النص في صيرورته وتجدده، وإنما يعبر عن "الفردية الاستثنائية، الغنية والقوية[...] القادرة على أن تعيش رؤية للكون حتى في منتهى عواقبها "(12).

إن الشاعر يزعجه استتباب النظام وسكونية القاعدة. ولذلك فهو في كل تغيير للنظام ينضح بروح عصره. ومن ثمة، فهو يفضح و يعرِّي مرحلية العصر في تاريخيتها. ولذلك كان دائما الذى يسند "الأساس التاريخ"<sup>(13)</sup> في شموليته، حسب تعبير هيدجر، ومن هنا، كانت بنية البيت التقليدية، لا دخولا إلى ظلام القاعدة وإنغلاقها (داخل البيت)، وإنما خروج إلى رحابة التجريب وحرية المغامرة الإبداعية التي تلخص القاعدة من خلال تجزئتها، وتخلصها من استاطيقية التصور الذي يريد الناقد أن يأسرها فيه. ومن هنا كانت الزحافات والعلل هي التعبير المادي عن محدودية القاعدة التي اكتشف الخليل (الناقد)، في بحثه عن مطلقيتها، أن الشاعر يجوِّز لنفسه ما لا يجوِّزه لغيره.

إن ما يحرّك الشاعر كسارد أول، ليس عمودية الشعر، أو بيتية القصيدة، أو تفعيلية البيت، أو إطلاقية (14) التفعيلة، أو وتدية القول الشعري، أو سببيته.

إن ما يحرك الشاعر في اقتراحه للانهائية الاحتمال الكامن في هذه الأقنعة التقعيدية التي يضمن بها صيرورته من خلال الممارسة النصية، هو تصاغر هذه الاحتمالات وفناؤها في ثنائية الساكن والمتحرك، لا كحركية شكلية عرضية (عروضية)، وإنما كثنائية فلسفية وجودية تطرح المساءلة الأساسية للحياة في تواصلها عبر الأقنعة المتجددة. ويبدو النص وكأن لا جدلية أخرى تتجاذبه غير جدلية الساكن والمتحرك. لهذا كان الشعر اختصاراً للعالم، ونبوءة الشاعر هي في إرجاعه هذا العالمَ إلى حيث ابتدائيته التكوينية التي جعلت سقراط يعتقد بأن "الشعر واحد" (15) في جَرَميَّتِه المُختصرة للكون. ومن هنا، كان سؤال الحداثة من خلال النص، متجاوزاً ومتجاوزاً في آنية طرحه، إلى ما بعد الحداثة. وكانت حداثية النص همًّا آخر ينضاف على عاتق الخليل ، في حين أن الشاعر لا يعمل أكثر من تغيير الأقنعة.

#### مرجعية الشكل والنص /الظاهرة:

إذا كان التجديد في النص ينطلق من البحث عن الإدهاش، فإن البحث في التجديد ينطلق من الغرابة التي يولّدها الإدهاش. وثمة فرق بين علاقة الشاعر بالنص وعلاقة غيره بالفكرة التي يحملها عن النص. فالأول علاقته "صُريّة"، عاشقة ونرجسية، بينما علاقة الثاني عائلية، حاسدة وغيريّة. وبقدر ما يخبر النص في شكله عن نوايا الشاع، بقدر ما يُحيل الشاعر إلى لنص لكي يجيب عنه. ولذلك يبدو النص مسؤولا أمام الشاعر، والشاعر مسؤولا عن الناص أي مساءلة للنص، إنما غايتُها البحث عن الشاعر الناعر عن الشاعر.

الساكن في النص، والمبثوث عبر الإشارات التي يضعها فيه، والتي ينمّي من خلالها "القارئ والجمهور طاقة ذاتية أ تسهم في صياغة التاريخ وصنعه "(17) هل كانت نازك الملائكة ومعها بدر شاكر السياب حدّا فاصلا، ومعلما زمنيا لثورة النص على نفسه؟ أم كانت مجرد حلقة من حلقات التواصل الزمني للنص في تجدده عبر الأزمنة ؟ ولماذا انتشرت عدوى "الكوليرا" بسرعة كبيرة وأصابت معظم الشعراء في حين كانت "المقاومة" عنيدة من قِبَل النقاد؟ و هل كانت فجائية التغيير أم فجائية الشكل سببا في عناد المقاومة؟

إن القاموس اللغوي المستعمل في وصف حركة التجديد الشعري ( الشعر التحرر (18)، التحرر (18)، التغيير (20)، الثورة (21)، الرفض (22)...) لا يستمد مصداقيته الاصطلاحية من النص بقدر ما يستمدها من تاريخية المرحلة التي ظهر فيها النص (\*\*)، وشكلت

هامشه النقدي الذي يبحث له عن سند تقعيدي انطلاقا من معاينة المتغيرات الظاهرة في النص، والبحث عما يبرّر أسباب ظهورها من خارج النص، أي من واقع تاريخية المرحلة التي أفرزته، خاصة في جانبها السياسي والاجتماعي. وستعيد بنية النص الجديدة صورة الذات الجمعية للناقد/القارئ الرافض لتغيرُه المكبوت على المستوى النظري، والمتمظهر واقعياً في عدم تمثل الموقف النقدي (والفكري بصفة عامة) لتاريخية المرحلة التي ظهر فيها النص بكل متغيراتها السياسية والاجتماعية والثقافية.

ولعل الإدهاش الذي حمله النص الجديد، في شكله أولا، هو الذي سيجبر الناقد على إعادة تشكيل المساءلة المتعلقة أساسا بالذات الجمعية العربية في علاقتها (وعلاقاتها) مع النص. وهي مساءلات لا ترتبط فقط ببنية الخطاب الإبداعي، وإنما بمجمل الأطروحات الفكرية و الإيديولوجية و السياسية التي حملها الخطاب النهضوي.

إن هذه المساءلات كانت تبحث، في جوانبها المتعلقة بالخطاب الإبداعي و كذلك في جوانبها المتقاطعة معه عن الجابة يقدمها النص في تغيّره الشكليّ "المفاجئ" الذي سيؤسس بالنظر إلى المعطى الثابت الذي كانت تتنافس داخله التيارات النقدية التقليدية للبحث عن جديد اللفظ وجديد الموضوع لـ "ثورية النص"على مستوى التصور النقدي، ومن ثمة، على مستوى الممارسة النقدية لدى النقاد الذين اتسمت محاولاتهم الأولى بالتوجه التصنيفي[..] ونزعة تبسيطية تقوم على انتقاء جملة من القضايا و دراستها في إطار، هو في الحقيقة، هامش النص وليس النص ذاته"(23)

وسينمو هذا الهامش نموا تصارعيا (Conflictuel) برّانيا بين المعارضين للنص للشعري في شكله الجديد وبين المؤيدين له، من خلال مقاربتين هما المقارنة البصرية من جهة، و اعتماد عناصر خارجة عن النص من أجل قراءته و البحث عن مبررات تغيره من جهة ثانية.

وسنحاول أن نتعرض لهاتين المقاربتين من خلال التركيز على الظاهر الشكلي للنص والدور الذي أداه في إعادة بناء المتخيل الشعري الجديد، والتأسيس لرؤية نقدية تتعامل مع هذا الظاهر الشكلي تعاملا مختلفا:

المقارنة البصرية –1 (Comparaison visuelle):

لعل النقطة الأكثر أهمية في تعامل النقاد مع الظاهرة الشعرية الحديثة، تكمن في بروز موقف نقدي يحدد من خلاله الناقد جدة النص الشعري أو قدمه، حداثته أو تقليديته، من خلال معطى شكلي بحت يؤدي فيه العنصر البصري دورا مُهمًا في التفريق بين فجائية الشكل الظاهر في النص الجديد وبين ما رسخ في ذهن الناقد والقارئ معًا من تصورٍ للبناء والقارئ معًا من تصورٍ للبناء الشعريّ القديم في صورته الاستاطيقية الدائمة الحضور.

وإذ تستقي هذه الصورة الثابتة مرجعيتها من تدوين النص الشعري، وكتابته في إطار بناء ذي شطرين

متوازيين، فإن أصولها إنما ترجع إلى إحدى الركائز الأساسية المكوِّنة للثقافة العربية وهي الشفوية (Oralité) التي انبنى عليها الذوق العربي المرتبط أصلا بالسماع الذي يتجاذبه عنصرا الإلقاء والتلقي بوصفهما ثنائية ثابتة رسّخت "الصورة السمعية" للنص ودعّمت قدسية بنائه الشكلي. وقد لعب الإيقاع بمجمل أدواته (الوزن، القافية، العروض، الموسيقي) (24) دورا أساسيا في تشكيل صورةٍ صوتيةٍ أسست لحميمية العلاقة بين الشاعر والسامع (الملقي والمتلقي) في بنيتها التقليدية، ووطّدت أركان الجسر الإيقاعي الذي يمرّان عبره من "مربدية النص" إلى "عكاظيته"، من خلال حداثات (25) تطال عمر النص، وتصورً واحدٍ لبناءٍ سابقٍ لنفسه في ظاهره المدون، وكأنه "الوحيد الذي يؤمّن الستمرار العمل" (26)

فلم يكن عنصرًا الجدة والقدم يتحددان من خلال الشكل في عروضيته التقليدية، ولكن من خلال عناصر التجديد المتعلقة بالبلاغة الكلاسيكية التي بقيت مقياسا للحكم النقدي لا على شعر رواد الحركة الرومانسية (27) المعاصرة لظهور لحركة التجديد فقط، وإنما على مجمل الإرث الشعري العربي. وذلك على الرغم من التطور الذي مسّ هذه النصوص من الناحية العروضية داخل البحور الشعرية التقليدية. وقد شهد النص الشعري في بنيته العروضية التقليدية تطورا أدى به إلى الخروج من تواتر البيت في تساوي شطريه وتواتر قافيته إلى أنواع عروضية أخرى كالمسمط والمخمس التي انتشرت في عصور متأخرة. "وقد عرف الدارسون هذه الأنواع بما يجعلها أساسا وحدات صوتية، أو بالأحرى توزيعا موسيقيا جديدا داخل القصيدة" (88).

وقد بقي الشكل العمودي ذي الشطرين المتساوبين مرتبطا في تواتر بنائيته وتكرارها، بهذه الصورة الراسخة في ذهن المتلقي وحاميا لها من أي نشوزٍ صوتي وموسيقي من خلال ممارسة القاعدة العروضية لسلطتها على النص، مُحصيةً "عيوبه وتغراته، حارسةً لكل امتداد دلالي لنفسية الكلمة بزحافة وقص (29)، أو علّة

حدِّ (30)، ومعاقبةً "فيضَ النص" بتهمة الخروج عن قدسية نظام الشطرين المتساويين الذين ينتظم داخلهما القول الشعري.

وأصبح الشكل (شكل القصيدة) -في هذه الحالة- معطىً جاهزًا يحيل بطريقة آلية، إلى بصرية ثابتة تكفّلت الأذن الموسيقية بترسيخها في المخيال الشعري العربي بدرجة أصبح فيها الإغراق في التركيز على " ثبوتية الشكل"(31) وترستُخه في الصورة السمعية للمتلقي، الصورة السمعية للمتلقي، مؤديًا "إلى تفكك القصيدة، أي إلى وجود الإيقاع بشكل مستقل عن الصور والأفكار، وإلى أن يكوِّن وظيفة مستقلةً عن وظيفة القصيدة "(32).

إن توزيع النص توزيع النص توزيعا مغايرا ومختلفا (33) هو الذي سيُدخل عنصرًا مُهمًّا في الانعطاف الإبداعي للنص، ويؤسس لـ"ثوريته" من خلال المقارنة بين ما كان عليه النص في شكله القديم، وما آل إليه في صورته الجديدة، وذلك من خلال

إعادة تشكيل بصرية النص في ذهن المتلقي.

ولعل هذا العنصر البصري (L'élément visuel) هو الذي سيكتشف من خلاله الناقد/القارئ توزيعا جديدا للنص، لا من خلال الرؤية العينية الواقعية المرتبطة بقراءة النص مرسوما (34) على بياض التدوين فقط، وإنما من خلال ما يقترحه "البصري (Le) بياض التدوين فقط، وإنما من خلال ما يقترحه "البصري (visuel)" من قيم إيحائية "بحيث يصبح المعوّل في تلقي القصيدة على ترتيب الأحرف، وأحجامها، ومسافات الفراغ بينها، مما يستوجب قراءتها قراءة أوركسترالية تعتمد على النظرة الكلية التي تشمل النص أفقيا وعموديا" (35).

ولعل ثنائية الشكل والمضمون التي انبنى عليها المتن النقدي في تعامله التقليدي مع النصوص الشعرية ستنزاح بانزياح البعد العروضي للشكل الشعري، "الذي وصل عند البعض، نتيجة التكرار واستخدام الكلمات آليا، إلى حالة من الثبات صار معها نظاما" (36)، وتترك المكان لمقاربة نقدية أكثر التصاقا بالنص في البحث عن جوهر المساءلة التي أدت إلى تغيره، وتعيد قراءة قدسية العمود الخليلي من خلال ثورة النص التي أصبح بموجبها الشكل الجديد، لا محيلا إلى المضمون ومسكونا به، وإنما دالاً على النص ومُخبرا – في ذاتيته اللغوية – عمّا "تتسم به الأشكال من صفة معنوية "(37).

ولئن ارتبطت مقاربات النقاد في تعاملهم مع النص الجديد بالبنية العروضية والموسيقية من جهة، وببنية المضامين (الموضوعات، التوجهات، الأفكار) من جهة ثانية، فإن إعادة تشكيل النص من الناحيتين الموسيقية والبلاغية، وإعادة توزيعه وتدوينه وفق بصرية مختلفة، ستفرض على القارئ/الناقد إعادة تشكيل تلقيه للنص من الناحية السمعية، ومن ثمة إعادة تشكيل أذن موسيقية مخالفة هي الأخرى. ولعل هذا ما يفسر "عناد المقاومة" التي رفعت شعار التنبؤ بـ"موت النص"، وراهنت على استحالة مستقبليته. وهي في واقع الأمر مناداة بموت إيديولوجي للشاعر بوصفه حاملا لمشروع حداثة تتبنى جمالية مختلفة، ومُزعجة للجمالية التقليدية.

ولعل هذا الموقف ينبئ عن خوفٍ من موت النص التقليدي أكثر مما ينبئ عن خوفٍ من ديمومة النص عن خوفٍ من ديمومة النص الحديث. كما ينبئ عن صعوبة إعادة صياغة التلقي وفق منظور يرفضونه أصلاً. وسيرسم النص "الرافض وسيرسم النص "الرافض معركة الحداثة عن طريق توجهين يسعى أحدهما إلى البحث عن حداثة مقاومة

داخل البناء الشكلي القديم (38)، ويسعى الآخر "الرافضة المرفوضة" (99) الي توطيد الشكل الجديد في المخيال عبر شرح آليات ميلاده من زاوية عروضية بحتة. ولعل هذا ما جعل كثيرا من الشعراء المحدثين ومن بينهم نازك الملائكة يبحثون عن تبرير عروضي بحت لإقناع الأذن الموسيقية التقليدية بجدوى التغيير وضروريته.

-2القراءة من خارج النص ( Lecture )

extratextuelle) لقد شكل النقد، "باعتباره قراءة احترافية" (40) عاملا حاسما في التهييء للعلاقة التي ستربط النص بالقارئ، والتأسيس لها، سواء أكان هذا القارئ مدافعا عن النص الشعري الحديث أو رافضا له، وذلك وفق أدوات يمتلكها هذا القارئ باختلاف استعداداته ونظرته التوافقية أو التنافرية. وهي أدوات حاول من خلالها الناقد البحث عن أسباب ومبررات "التغيير المفاجئ" الذي مس المتن الشعري العربي. وتتجلى أشكال المقاربة التي سيعوّل عليها لمساءلة النص في إلغاء التعامل معه مُحيلا إلى نفسه، والاعتماد على مرجعياتٍ وآليات خارجة عنه و "حائمة حوله" (41) وذلك بـ:

أ-محاولة قراءة النص الشعري عن طريق نص آخر، وهو النص الغربي من خلال المقارنة بين بنيتيهما الشكليتين، والبحث عن معادلٍ موضوعيِّ ينفذ عبره الناقد، لا إلى عوالم حداثة النص العربي فقط، وإنما إلى عوالم الحداثة الشعرية الغربية كطرح آنيِّ ضمن أطروحات الحداثة الغربية ككل مصاحبٍ لتغيرُ النص، ومحفِّزٍ لمساءلةِ التحولات الجوهرية التي حدثت على الذات الجمعية. وستؤدي المقارنة البصرية بين الشكلين القديم والحديث، إلى افتقادٍ للعلامة المرجعية في النص، والتي تُمكِّن الناقد من تصنيفه ضمن دائرةٍ موثقة في شكله، وفي خصوصية جماليته، وموضوعاته، أقربَ إلى الموروث الشعري الغربي منه إلى الموروث الشعري الغربي منه إلى الموروث الشعري الغربي منه إلى الموروث الشعري الغربي. ولعل غياب هذه المرجعية هو الذي سيؤدي إلى المقارنة بين "النص الضال" و بين النصوص الشعرية الغربية.

وقد أدت أوجه المقارنة الأولية إلى الحديث عن "وجهة أخرى للنص هي وجهة الشعر الغربي" (42) والاعتراف بحضور هذا الأخير في حنايا الشعر الحر خاصة في النماذج التي يمثلها ت.س. إليوت وعزرا باوند (43)

ب- محاولة قراءة النص الشعري عن طريق الشاعر متلبسا بظرفه التاريخي والاجتماعي، وذلك من خلال التركيز على السيرة الذاتية للشاعر في أبعادها الشخصية والاجتماعية والإيديولوجية والسياسية، كمطية لفهم الشاعر الذي يمتلك مفاتيح النص. ولعل تركيز النقد العربي على السياب<sup>(44)</sup>، والاستفاضة في شرح الجوانب

المظلمة والمضيئة من حياته الخاصة والعامة بكل أبعادها، يدخل في هذا الإطار الذي أصبحت من خلاله حياة السياب الخاصة أنموذجاً لفهم نصبه الشعري ونقطة تبئير (Focalisation) لفهم النص الحديث وتفسيره بصفة عامة.

وقد أدى هذا التعامل مع النص -في تغيره المفاجئ من خلال سيرة الشاعر وحياته-، إلى ربط الموقف السياسي أو الإيديولوجي للشاعر بشكل النص الذي يبدعه. وأصبح النص بموجب هذا التقسيم يرزح تحت وطأة التمييز الإيديولوجي بين سلفوية الشاعر المُنتجة لـ "سلفوية الشكل"، وثورية الشاعر المُنتجة هي الأخرى لـ "ثورية الشكل" (<sup>45)</sup> وفقا لمنظوراتٍ حَداثيةٍ متناقضةٍ تتخذ من الشكل ميداناً لمعركة تتنافس داخله تيارات حاملة لمشاريع سياسية وإيديولوجية متعددة المشارب. ولعل في هذا التعامل مفارقةً ظاهرةً أدت بالعديد من النقاد فيما بعد، إلى الفصل بين "ثورية النص" في شكله الظاهر، وموقف الشاعر الذي أبدعه، من خلال تفهم أكثر عمقاً للآليات الإبداعية المُولِّدة للشكل الشعري، وإشكاليات ظهورها. وتبينَ فيما بعد "أن الشكل الجديد ليس تقدميا بالضرورة. فهناك أشكال جديدة يبدعها المثاليون"(46).

بالضرورة. فهناك أشكال جديدة يبدعها المثاليون (40).

ج-محاولة فهم المشروع الإبداعي الذي يخبر عنه النص في شكله الجديد عن طريق مشروع إبداعي غربي. وسيتكفل الناقد/ القارئ بمتابعة الخيط الرابط بين النص الجديد و "أبوّته الغربية" عن طريق إعادة صياغة أسئلة الخطاب النهضوي العربي صياغة إبداعية أدبية اعتمدت على إفرازات هذا الخطاب الأولية المتعاملة مع الواقع العربي واصطدامه بواقع آخر وحقيقة أخرى مغايرتين وهما: واقع وحقيقة الغرب اللذان فتح الإنسان العربي عينيه عليهما في بدايات القرن الماضي. ولم يكن من الممكن أن تكون هذه الصياغة صياغة تتاقية تتاصية. بل كانت صياغة تصارعية تصادعية على الجغرافية المكانية والزمانية إنْ على مستوى الواقع أو على على الجغرافية المكانية والزمانية إنْ على مستوى الواقع أو على مستوى فهوم جديد للإبداع في مجالاته المختلفة، وتتحدد في البحث عن مفهوم جديد للإبداع في مجالاته المختلفة، وتتحدد وبصورة أخرى: كيف يمكن للإنسان العربي أن يحدد ذاته بالنظر

في البحث عن مفهوم جديد للإبداع في مجالاته المختلفة، وتتحدد بالنظر إلى آنية الواقع وعلاقته بما سبقه وبما هو لاحق به. وبصورة أخرى: كيف يمكن للإنسان العربي أن يحدد ذاته بالنظر إلى زمنين يتجاذبان حاضره: زمن ماضٍ (حاضر في غيابه) فيه لمعان وبريق، وزمن يكاد يكون المستقبل (غائب في حضوره) فيه لمعان وبريق ولكنه ليس له. وكيف يمكن أن يجد خلاصه؟ هل في الإتباع أم في الإبداع؟ في الماضي أم في الحاضر؟ في الأصالة أم في المعاصرة؟ في القديم أم في الجديد؟ وقد كان لهذه الأسئلة التي توضيحت من خلالها تقريبية المصطلحات وقع ثقيلٌ على الأدباء الشعراء والنقاد، وهم يحاولون تحديد مواقفهم من التراث العربي، ومن ألوان الإبداع المغايرة التي يطرحها الغرب في أشكالها ومضامينها. وربما تحمّل النص في تمظهره الخارجي – باعتباره مُشعلا للفتنة –، وزرَ هذه الأسئلة تمظهره الخارجي – باعتباره مُشعلا للفتنة –، وزرَ هذه الأسئلة

الجوهرية، لا باعتباره نصا مُنتجا لكيانِه الخاص، صائغاً لهذه الأسئلة مُستبطناً لإجاباتها، وانما باعتباره منتوجا إيديولوجياً يتحمل الشاعر بموقفه الإيديولوجي مسؤولية أشكاله، وبالتالي مسؤولية انتمائه لأحد طرفي الصراع. فتنة النص ومسؤولية الشاعر: يُنبئ النص، من خلال ميلاده و "اشتعاله" بين هزيمتين (\*\*\*)، عن ضرورة الميلاد وحتمية "الاشتعال". ومن هنا كان مُنذرا بضياع الكيان، ومُحذّرا من وقوع الهزيمة، سابقاً في تصوره لحداثه وحداثة ما يجب أن تكونَ عليه مقروئيةُ جماليته المغيبة من طرف الناقد/القارئ. ومن هنا كان النص يحمل في حنايا فاعليته الإبداعية شرطية الفعل التاريخي المطالبة بحتمية التغيير، والهاربة من أسر الواقع العمودي المراوح مكانه، والمبهوت باهتزاز أرضياته، وتفكك بناه التقليدية إلى فضاءات تبحث في حقيقة الواقع عن أرضياتٍ وبنىً أشدَّ تماسكاً بمحاولة فهمها "فهما شعريا واعتماد الطرق الشعرية لإدراكها"(47).

وإذا كان النص حرية كتابة نفسه واختيار شكله وهويته (48)، فلم يكن له حرية اختيار مقروئيته. بل كان عليه واجب تأسيس وجودها، وتشكيل جغرافيتها في مخيال القارئ. فميلاد النص اقتضى ميلاد القارئ. إذ ليس هناك نص بدون قارئ. ولم يكن ممكنا أن يكون الميلاد غير "كوليرا" تصيبه سرعة انتشار عدواها، وغير "أنشودة مطر" تحمل غيث تجدده وأمل بقائه. ولذلك كان النص انتصارا بين هزيمتن و "بيانا سرياليا" (49) فاتنا و "واقعية خارقة" (50) في رسم صورته الشكلية، وداعيا القارئ إلى إعادة النظر في بصريته التي بها يرى.

إن حتمية الظرف التاريخي التي استطاع الشاعر أن يبدع في أحضانها نصاً شعريا جديدا، لم تكن لتستوجب إقناع ذاته الخاصة بحتمية التغيير فحسب، بل إقناع ذاتٍ جمعية متفردة في حرصها على ما تبقى لها من تصورٍ للبنية الذوقية والجمالية الماضوية من جهة، ومتفردةٍ كذلك في طرح المساءلات الحضارية الجوهرية التي أفرزتها حتمية هذا الظرف بكل متغيراته السياسية والاجتماعية والاقتصادية وانعكاساتها على الحياة اليومية للإنسان العربي.

ولعل انتصار النص يكمن في تمثل مبدعه لهذا الظرف وتحيينه لفرصة إحداث التغيير، ليس فقط في البنيات الشكلية والجمالية المترسبة، وإنما في وعي حركة التجديد بأهمية تجسيد التغيير الجمالي والشكلي تجسيدا لا يخرج عن جمالية التطور الطبيعي للشعر العربي (51).

إن مسار القصيدة العربية في حركيتها الشكلية -من حيث كونها تمظهرا ظاهريا للتغيير - كانت تعكس مسار هذا التطور من خلال إتاحة فرص التجديد الكامنة في البنيات الداخلية للقصيدة العربية كوحدة كبرى ومكرِّرة للوحدة الأساسية التي هي البيت الشعري.

إن أهمية التجديد الشعري لا تكمن في اكتشاف الشاعر المعاصر لإمكانية كتابة شعر حرِّ بتفعيلة واحدة، والتخلص من

المحطات الإكراهية التي بُني عليها هيكلُ القصيدة العمودية كتساوى الشطرين والقافية باعتبارهما أداتين إلزاميتين لإيقاع خليليِّ متجانسِ ومشتبه، وذلك لأن الشاعر العربي قد عكس مسارَ هذه الحركية في ظاهر النص الشعري من خلال كتابته لشعر التفعيلة الواحدة داخل "البنية البيتية" من خلال ما يسميه العروضيون بالبحور الصافية (52). ولم تكن القافية موقفا اضطراريا في مجمل نصوص الشعر العربي بكل مراحله التاريخية، بل كانت في بعض هذه المراحل، موقفاً اختيارياً عرف الشاعر العربي كيف يتعامل معه فنيا وجماليا وفقا لتطور الذوق السائد في هذا العصر أو ذاك. وذلك لأن "شعر التفعيلة يمثل الحلقة الأخيرة من سلسلة حركات التجديد في الإطار الشعري، وهي سلسلة تتصل جذورها بسائر الحلقات السابقة من بدايتها إلى نهایتها"<sup>(53)</sup>.

ومن هنا فإن التخلص من العنصرين الأساسيين في البنية البيتية الظاهرة في القصيدة العمودية وهما: الإلزامية العددية لتفعيلة البيت الشعري، والإلزامية الترصيعية (القافية) التي تكتمل من خلالها بناء البيت في تصوره الإيقاعي، لم يكن وليداستبدال ظاهر بظاهر أو ثوب بثوب، بقدر ما كان وليد حتمية تاريخية اقتضتها حركية التغيير التي شملت مجمل البنيات السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية التي شهدها المجتمع العربي في ظرف تاريخي مركز ومتسارع كان على الشاعر العربي أن ينتقل، من خلال تمثل آلياته، من حتمية الإيقاع الموسيقي والجمالي للبيت الشعري، إلى رحابة موسيقية وجمالية اقتضتهما إمكانية التجريب وحرية لبناء من داخل المعدود البيتي للقصيدة المكلاسيكية، ومن ثمة التأسيس على عدم الالتزام بالزامية هذين العنصرين.

ولعل هذا ما يفسر سرعة انتشار حركية هذا التغيير، وسهولة استيعابه وتبنيه بدرجات متفاوتة من طرف العديد من الشعراء في مجمل الخريطة الشعرية العربية ومن ضمنهم الشعراء الجزائريين كأبي القاسم سعد الله والحبيب عبد السلام ومحمد صالح باويه.

غير أن هذا الانتقال النوعي، في شكلية البناء الشعري، كان يحمل في هوية النص بيانَ المجازفة الخطيرة المتجاوزة للبناء البيتي كاحتمال موسيقي وإيقاعي كامن في البيت الشعري العربي لتطرح بالضرورة إشكالية الخروج من البيت، والتأسيس لما سيسمى بالقصيدة ك "شكل إيقاعي واحد أو كثير، ضمن بناء واحد"(54)، والمنتقلة بالمخيلة الشعرية من مفهوم البيت كما ينظر له الجرجاني وبن طباطبا والمرزوقي في إطار نظرية عمود الشعر، ويقعد له الخليل بن أحمد و سائر العروضيين من الوجهة الشكلية، إلى التأسيس لمفهوم جديد للشعر ينطلق من قناعة داخلية تبرر وتدعم الصورة التي سيظهر بها الشعر الجديد لدى المتلقي الذي لم يألف في الشعر العربي من الشكل إلا عموديته ومن اللفظ إلا جناسه وطباقه.

ولعل هذا التطور الطبيعي للشعر العربي في بنيته الشكلية هو الذي سيؤسس لانتقال المخيال الشعري العربي من البناء العمودي إلى التفعيلة، ومن البيت إلى القصيدة، ومن القصيدة إلى النص. ومن هنا، كان لا بد من البحث عن جماليات جديدة لا تمحو بالضرورة الجماليات الكلاسيكية التي لم يكن من السهل أن يتخلص المتلقي من استمرارية أحاديتها في تكوينه الثقافي و تذوقه الجمالي للشعر.

وإذا كانت التنويعات الإيقاعية في البيت الشعري هي التي تتحكم في القصيدة عروضيا بطريقة تكرارية تكون فيها القصيدة جزءا إيقاعيا كامناً في البيت الشعري، تسكنه شكليا ونغميا، فإن أهمية حركة التجديد، فإن أهمية حركة التجديد، بخروجها عن إلزامية عدد التقعيلات وإلزامية التقفية، إنما أخرجت القصيدة وليصبح البيت جزءا من البيت القصيدة، خاصة في بحوره القصيدة، خاصة في بحوره القصيدة، خاصة في بحوره

الخليلية الصافية، ومن ثمة البحث عن احتمالٍ موسيقيً حاضرٍ في البناء الشكلي، ولكنه غير مستغلٍ، يتيح "القضاء على قوالب نظمية فرضت نفسها لأكثر من ألف وخمسمائة سنة"(<sup>(55)</sup> وإعادة قراءة خليلية القصيدة العربية قراءة اقتضتها حتمية التصور الجديد للفن عامة وللشعر بصفة خاصة، إذ "ليس امتياز الشعر في أنه يخضع لقاعدة ثابتة[..] بل امتيازه في أنه يسبق القاعدة"(<sup>(56)</sup>.

ولم يكن القضاء على هذه القوالب العروضية الراسخة في مسيرة التصور الحضاري للشعر كديوان وحيد للعرب مجرّد "موجة عابرة أو طفرة فردية"(57). كما لم يكن "نزوة، و لا مزاجا، ولا قرارا فرديا"(58)، بل كانت اقتراحا تنظيريا لما يجب أن يكون عليه الشعر من خلال ممارسة جديدة للكتابة من داخل النص الشعري الجديد. ومن ثمة فتح العوالم الأساسية لتصور نقديً يرصد "المواقع التي تحرك منها ،و الثوابت التي تغير عنها"(59).

ومن هنا كذلك، فإن اختراق الشاعر للبنية المغلقة ومن هنا كذلك، فإن اختراق الشاعر للبنية المغلقة (كن (Structure hermétique) للقصيدة الخليلية، هو اختراق (من الداخل) لخليلية التصوّر البلاغي المترسب في المتخيل اللآواعي للمبدع والمتلقي معا، والتأسيس لبلاغة جديدة ولباطن نصيِّ ينسجمُ مع الظاهر الشكلي، من خلال استلهام روح العصر، والبحث عن تتاصِّ حضاري مع الآخر الحاضر في صراعنا مع النفس، من أجل مثاقفة واعية بأبعاد العملية الإبداعية.

#### حداثة الفكرة وحداثة الشكل:

إن المقاربة الواعية للشكل من حيث هو تمظهر خارجيً لباطن يبحث في اختلاجات تعبيره عن طموحات وجوده الظاهري، تجعلنا نعتبر أن الشكل كان ولا يزال الميدان الذي يتحدد فيه مصير النص في مستقبليته الباحثة عن عناصر الإقناع الضرورية لكي يكتمل تصور الناقد الساذج لمصير الحداثة. ولم يكن الشكل في يوم من الأيام، مجرد لبوسٍ متغيرٍ لباطنٍ متحكمٍ، بل باطن لباطنٍ يوهم الناقد بعدم استيلائه على جزيئات النص الداخلية.

ومن هنا فإن العود على البدء يوضح تعامل الناقد مع الشكل في زمنيته وجغرافيته المتحدين والمتغيرين. ولعل القارئ لأدبياتِ معركة الحداثة العربية يستشف مدى قدرة النص على فرض حداثته، في حين فشل النقد في بلورة صورةِ للحداثة متماسكةٍ في شمولية استيعابها للإرث الشعري العربي، وعلاقتها بالمشروع المغاير المفروض. وذلك جراء بقائه لصيقاً بالخطابات الإيديولوجية والسياسية المحلية مستمدًا تتظیراته من تتظیراتها، وأهدافه من أهدافها. وهذا ما سنحاول أن نفصله في اللاحقة. الفصبول ولعل النص الشعري العربي من حيث هو بنية شكلية مخبرة عنه، ومتصلة بلحمته اللغوية، استطاع أن يؤسس لمستقبله باعتباره نصبًا معاصرا بمختلف توجهاته التقليدية والحداثية. وبديهيُّ أن ما أصبح عليه النص الشعري من صورة مُخالفةٍ،

تؤكد أنه كان أكثر فهما

واستيعابا لحتمية التغيير المرتبطة بالشرط التاريخي والصيرورة الوجودية، من النصوص الأخرى التي فشلت في تقديم بديلٍ مُدركٍ لمطالبِ التغيير التي قد كان ينادي بها الإنسان العربي (\*\*\*\*).

ولعل هذا ما جعل النص الشعري العربي، وهو يعكس بصدق واخلاص صرخة الإنسان العربي في محاولته للدفاع عن مخياله المستلب، وجغرافيته المخروقة، أكثر وفاءً لنفسه في تمثله لماضيه المُفرِز لآلياتِ تطوّرِه المستقبليِّ بالنظر إلى العديد من النصوص الأخرى. فلم يكن منفصلا الانفصال كلُّه عن المتن الشعري العربي-أي عن جذوره-، و لم يكن متصلا به تمام الاتصال. بل كان متصلا به منفصلا عنه، منغلقاً على نفسه في فهم الآليات التي تحكمه واستغلالها، منفتحاً على العالم في إيجاد المنافذ والأبواب المفضية إليه في شكله (أي باطنه) الجديد المتصل بالعصر. ولعل هذا ما يسميه أدونيس بـ(الارتداد)" أو (شكلانية الإيصال) بحيث "لا يقتصر الارتداد إلى الأصل على اعتباره كاملا من حيث هو نظرة وموقف، وإنما يشمل أيضا اعتباره كاملا من حيث هو بنية و تعبير "(60)، ومن ثمة، فلم يكن مُصغياً سوى لما يحرك آلية الدفع الكامنة فيه، متجاوزًا بذلك كل الخطابات الأخرى التي كانت تقدم له حداثاتِ حسبَ الطلب، وآلياتِ مفخخةً لتحقيقها الرغبة. النص في حسب ولعل المقاومة التي أبداها النص الشعري العربي في التصدي عن طريق التجاوز للتصور الكلاسيكي التقليدي لشكلية البناء الشعري من جهة، وللتصور التجديدي المقترح من طرف المشاريع الثقافية والإيديولوجية والسياسية الرسمية من جهة ثانية، هي التي مكّنت النص من خلق سرعة تواترية في فهمه واستيعابه للمعطى الحداثي، والانطلاق من الإطار المرجعي الذي يتحمل من داخل مسؤولية التغيير الظاهرة في الشكل على اعتبار أن الحداثة "ليست حِلْيَةً تطرأ على الخطاب الشعري، [ولكنها] في الحقيقة جوهر عملية الإبداع. ذلك أن النص الذي يتسم بالحداثة هو ذلك النص الذي يظل دائما حديثًا، أي يفلت من شرط الزمن، و يصبح عبارة عن خطاب يتضمن رؤية متجددة لمفارقات الوجود"(61). إن النص

الشعري العربي في خلقه لهذه السرعة التواترية إنما كان يكشف، في شكله الجديد وفي تطوره، عن هشاشة العلاقة التقريبية التي تربط الإنسان العربي بماضيه وحاضره، أي مع التراث وثقل التعامل معه من جهة، ومع مستجدات العصر وما أنتجته من أشكال الحداثات الوافدة من الغرب من جهة أخرى. كما يكشف عن هشاشة المقاربة التي يحملها حول "الشكل" بوصفه معطى فنيا وجماليا خاضعا للتغير والتجدد، ومرتبطا بها أشد الارتباط.

إن الخطابات الرسمية التي كان الإنسان العربي يعلق عليها آمالا كبيرة في توضيح الأنموذج الكفيل بإحداث قفزة حضارية واضحة وتقريبها، والتي تتحمل مسؤولية التعامل مع العصر وفق متطلباته بنظرة محدودة الأفق، ومهدورة الإمكانيات، تحمل كذلك مسؤولية التعامل مع النص الشعري وفق نظرة تفيقية لم ترفض النص ولم تقيله.

فلم يكن دخول النص الشعري الجديد سهلاً على المخيلة الإبداعية العربية مثلما كانت عليه الرواية بوصفها فنًا جديدا. ولم يكن من السهل أن يقتنع المتخندقون في أبراج التصور الشكلي التقليدي للنص بوجود احتمال إبداعي آخر يمكن النص من الظهور بمظهر مغاير على الساحة الإبداعية والفكرية.

ولذلك كان على الشعراء الجدد أن يبحثوا عن عناصر الإقناع الضرورية التي تضمن صيرورة الفكرة التجديدية، وضمان انتشارها انتشارا جغرافيا.

ومن هنا كان النص في واقع الأمر يؤسس لـ "خليلية عروضية "جديدة أعادت للشاعر ك"ناقد أول"(62) أحقية قراءة المتن الشعري العربي، وأسبقية شرح آلياته الجمالية، وأجبرت الناقد (63) على القيام بمحاولة قراءة التراث العروضي قراءة مرجعية تؤهله لفهم هذه الآليات الباطنية التي أدت بالنص إلى الظهور بشكله الجديد، مما اضطره إلى محاولة ملء الهوّة الشاسعة التي كانت تفصله عن النص، وتمكنه من القيام بالمقارنة بين ما كان عليه في شكله القديم إليه في الجديد. شكله أل ولعل المجازفة الخطيرة للشاعر، وهو يخترق العوالم المغلقة للفضاء الإبداعي العربي في دوام استقراره على ما هو موجود، تكمن في تجاوز المرجعية التقليدية للأبعاد الإبداعية المحكومة بالظرفية التاريخية والمكانية، وتجاوز ضيق الفكرة المؤسسة على إقليمية النص، وجغرافية العملية الإبداعية.

إن آفاق التصور الحداثي المرهون بالشرط التاريخي المكتنز، لا تملي قواعد جاهزة لمنطقة معينة دون أخرى، ولا تحدد سلطة أخرى تتحكم في النص غير سلطة النص نفسه، وتكريسها كقاعدة إبداعية تتجاوز الوطن الرسمي، والقطر الرسمي، والدولة

الرسمية تجاوزا استبشاريا، وتفتح أفاقا غير مفهومة في آنيتها بالضرورة من طرف الناقد الخليل. إن المرجعية الأساسية للنص الشعري تبدأ من ذات النص، وتنتهي إليه حاملة معها بذور الأمكنة، وجماليات الزمن الهارب من يد الإنسان القابض عليه.

وسنحاول من خلال الفصل القادم أن نترصد مرجعية النص الشعري الجزائري من خلال محاولة فهم العلاقة الرابطة بينه وبين النص الشعري العربي، ونحاول كذلك أن نرصد التقاطعات الفكرية والإيديولوجية والسياسية بين النصين، من أجل الوصول إلى فهم أعمق للشعرية المكن.

#### الهوامش والمراجع

<sup>1.</sup> جينيت، جيرار. مدخل لجامع النص. ط: 2.دار توبقال. الدار البيضاء. 1986. ص: 45.

<sup>(\*). &</sup>quot;يا خليلي ": مناداة للخليل، أي للصديق أو الرفيق و استنجاد به حتى و إن لم يكن حاضرا، حتى و إن لم يوجد أصلا. فعبارة " يا خليلي " في ملئها لجزء من المساحة الدلالية للبيت الشعري إنما تعمُرُ جزءا من بنية البيت الشكلية كذلك، و ترافقه في مخيال الشاعر العربي. و تكون صاحبته و مستودع سرّه، وقاعدته التي بها يفتتح و عليها يبني. فهل ثمة تعمد لهذه المناداة من خلال زمن حاضر /مستقبل ؟ و هل كان " الخليل" موضوع إشهاد من طرف الشاعر حتى في حالة تثنيته ؟ أم أنها مجرد مصادفة ...

- questions de poétique. Seuil. Paris. 1977. p : 14 JACKOBSON. Roman. Huit . 2
- 3. ينظر: صبحي، محى الدين. شعر الحقيقة دراسة في إنتاج معين بسيسو. دار الطليعة. بيروت. 1980. ص: 13.
  - 4. أدونيس. مقدمة للشعر العربي.ط:3. دار العودة. بيروت. 1979. ص: 109.
  - 5. خوري، إلياس. دراسات في نقد الشعر. دار ابن رشد. ط: 2. بيروت. 1981. ص: 24.
  - 6. شكري، غالى. شعرنا الحديث إلى أين. ط:2. دار الآفاق الجديدة. بيروت.1978. ص: 24.
  - p:552..1974 .KRISTEVA . Julia. La Révolution du langage poétique. Seuil. Paris . 7
    - 8. صبحى، محى الدين. شعر الحقيقة، دراسة في إنتاج معين بسيسو. ص: 13.
      - 9. المرجع نفسه. ص: 13.
        - 10. م.ن. ص: 13.
- 11. واطسن، جورج. النقد الجديد الفرنسي. تر: د. محمد مصطفى بدوي. الموقف الأدبي. اتحاد الكتاب العرب.دمشق.ع: 112. 1980. ص: 37.
- 12. غولدمان، لوسيان. المادية الجدلية و تاريخ الأدب. تر: محمد برادة.ص: البنيوية التكوينية و النقد الأدبي (م.م) ط: 2. مؤسسة الأبحاث العربية. 1986. ص: 19
  - 13- جودت عاطف، نصر. الرمز الشعري عند الصوفية. بيروت. الأندلس /الكندي. 1978. ص: 109.
- 14. الشعر المطلق أو المنطلق أو المرسل تسميات للشعر الحر الذي ظهر على يد رواد حركة التجديد في مصر. ينظر: شكري.غالي. شعرنا الحديث إلى أين. ص. ص: 7 ،37 .
  - 15. تيت ، ألان . دراسات في النقد. تر: عبد الرحمن ياغي. ط: 2. دار المعارف. بيروت. 1980. ص: 59.
- 16. ستنفصل نازك الملائكة عن " الكولير ا"، أي عن النص. و تصبح مجرد خليل يحاول أن يأسر حرية الشعر الحرّ في نظر النقاد أنفسهم بمجرد أن تحاول البحث عن سند تقعيديّ للنص في كتابها "قضايا الشعر المعاصر" لا من خلال المقاربة الشكلية الشاملة و لكن من خلال التقنين العروضي لحركية القصيدة الحديثة. ينظر: إسماعيل، عز الدين. الشعر العربي المعاصر. ط:3. دار العودة. بيروت. 1981. ص: 87 و ما بعدها، و ينظر كذلك: شكري، غالي. شعرنا الحديث إلى أين. ص: 25. و ينظر: المقالح، عبد العزيز. أزمة القصيدة الجديدة. دار الحداثة. بيروت، دار الكلمة. صنعاء. 1981. ص: 15.
- 17. ينظر: بوزيدة، عبد القادر. عرض لكتاب "جماليات الاستقبال ( أو التلقي ) " لـ: هانس روبرت ياوس. مجلة اللغة و الأدب. معهد اللغة العربية و آدابها. ع:10. الجزائر. 1996. ص: 15.
  - 18. ينظر: إسماعيل، عز الدين. الشعر العربي المعاصر. ص: 20.
  - 19. ينظر: نجيب محمود، زكي. مع الشعراء. دار الشروق. بيروت /القاهرة. 1978.ص:150.
    - 20. ينظر: إسماعيل، عز الدين. المرجع نفسه. ص:46.
- 21. ينظر: شكري، غالي. شعرنا الحديث إلى أين.ص:29. و ينظر كذلك: عوض، ريتا. أسطورة الموت و الانبعاث في الشعر العربي. المؤسسة العربية للدراسات و النشر. بيروت. 1978. ص:13.
  - 22. ينظر: عوض، لويس. ثقافتنا في مفترق الطرق.ص: 102.
- (\*\*). مما يجب ملاحظته هنا هو استعارة النقاد من أجل وصف حركة التجديد الشعري- لهذه المصطلحات و غيرها مما كان مستعملا في أدبيات الخطاب السياسي في فترة متسمة بالغليان على مستوى الأحداث التاريخية و التغيرات السياسية التي شهدها العالم العربي في النصف الأول من القرن العشرين.
- 23. اليوسفي، محمد لطفي. في بنية الشعر العربي المعاصر. دار سراس للنشر. تونس. 1985. ص: 12. ( هنا يذكر الباحث النقاد عز الدين إسماعيل ، احسان عباس و نازك الملائكة ذاتها للتدليل على ما اتسمت به دراساتهم النقدية من نزعة تبسيطية و توجه تصنيفي ) .
  - 24. ينظر: أدونيس. مقدمة للشعر العربي. ص:94.
- 25 يعتقد محمد بنيس" أن حداثة الشعر العربي في عصرنا تتقسم إلى حداثتين متباينتين، حداثة التقليدية و حداثة الرومانسية العربية و الشعر المعاصر ". ينظر: بنيس، محمد. الشعر العربي الحديث و مآل الحداثة. الجاحظية. الجزائر. ع: 6 .1993. ص:57
  - 26 . فان تيغيم ، فيليب. المذاهب الأدبية الكبرى في فرنسا. تر : فريد انطونيوس.ط: 2 . بيروت/باريس.1980. ص: 263.
- 27. ينظر: إسماعيل، عز الدين. الشعر العربي المعاصر. ص: 119. ينظر كذلك: عبد الشافي، د. مصطفى. في الشعر الحديث و المعاصر. دار الوفاء للطباعة و النشر و التوزيع،الإسكندرية. 1998. ص: 43 و ما بعدها.
  - 28 عبد العظيم، محمد. في ماهية النص الشعري. المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر. بيروت. 1994.ص:63.
- 29. جاء في المعيار في أوزان الأشعار للشنتريني: "و أما الذي يخص موضعا من البيت فهو الذي يسمى زحافا، و لا يكون إلا في الأسباب دون الأوتاد. و هو على ضربين: حذف حرف و حذف حركة. و هو يكون من الجزء في أربعة مواضع: ثانيه و رابعه و خامسه و سابعه. و أما الثاني فإن كان ساكنا فحُذِفَ فهو مخبون ، و إن كان حذف متحركا فهو موقوص " ينظر: الشنتريني ، أبو بكر محمد بن عبد الملك بن السراج. المعيار في أوزان الأشعار و الكافي في علم القوافي. تح، شر: محمد رضوان الداية. ط:3. مكتبة دار الملاح.دمشق. 1979. ص: 25.
  - 30 . قال الشنتريني: " الحدُّ هو حذف وتد مجموع من آخر الجزء ". ينظر: الشنتريني. المرجع نفسه. ص: 34.
    - 31 . ينظر: الجيوسي، سلمي الخضراء. ص: عبد العزيز المقالح. المرجع نفسه. ص: 48 .
      - 32 . أدونيس. مقدمة للشعر العربي. ص: 94.

- 33. ينظر: منور، أحمد. محاولة في فهم أفكار جاك ديريدا . مجلة اللغة و الأدب. معهد اللغة العربية و آدابها. جامعة الجزائر.ع:1996. 1996. ص: 66.
- 34. يتحدث الدكتور رجاء عيد عن العلاقة التي تربط الرسم و الشعر من خلال المقولة الأرسطية المعروفة و هي " وضع الشيء تحت العين" التي أحدثت ثمة تداخلا خطيرا بين ميزة الرسم المكانية و ميزة الشعر الزمانية. ينظر: عيد، رجاء. القول الشعري، منظورات معاصرة. منشأة المعارف. الإسكندرية .1995. ص:36 و ما بعدها.
  - 35. فتوح، أحمد محمد. الرمز و الرمزية في الشعر المعاصر .ط: 2. دار المعارف القاهرة. 1978. ص: 124.
    - 36. المرجع نفسه. ص: 125.
  - 37. لينهارت، جاك. محاولة لبناء الجمالية لدى لوسيان جولدمان. تر: فهد عكام. الموقف الأدبي. اتحاد الكتاب العرب. دمشق.ع: 112. 1980. ص: 50.
- 38 . ينظر موقف حسين مروة من سطحية الشكل الشعري للقصيدة الحديثة في الأربعينات و الخمسينات و مقارنتها بحداثة القصيدة العمودية في تركيبها الجمالي و اللغوي خاصة عند الشاعر الجواهري. ض: المقالح. عبد العزيز . أزمة القصيدة الحديثة. ص : 52 و ما بعدها .
  - 39 . عوض ، لويس. ثقافتنا في مفترق الطرق . ص: 102.
- 40 مرتاض، عبد الملك. شعرية القصيدة، قصيدة القراءة. تحليل مركب لقصيدة أشجان يمنية. دار المنتخب العربي. بيروت. 1994.ص: 22. 41. المرجع نفسه. ص: 20.
  - 42. شكري، غالى شعرنا الحديث إلى أين. ص:112.
  - 43. ينظر: إسماعيل، عز الدين. الشعر العربي المعاصر. ص: 134.
- 44 لعل الشاعر السياب من أكثر الشعراء المحدثين حظا في دراسة سيرة حياته و التعمق فيها. ينظر: عباس، إحسان. بدر شاكر السياب، دراسة في حياته و شعره. بيروت. دار الثقافة.1969. و ينظر كذلك: حشلاف، عثمان. التراث و التجديد في شعر السياب. د.م.ج. الجزائر.1986. ص:17.
- 45 ينظر: الأحمد. أحمد سليمان. الشعر الحديث بين التقليد و التجديد. الدار العربية للكتاب. طرابلس /تونس.1983.ص: 144 و ما بعدها . و ينظر: علي، أسعد. الشعر الحديث جدا في الوطن العربي و المهجر. ط: 2. دار السؤال. دمشق. 1981.ص: 17. و ينظر كذلك: الراوي، عبد اللطيف. الشعر و العمل، الشعر و المجتمعات الاستهلاكية. دار وهران. دمشق.1984. ص: 31.
  - 46. خنسة. وفيق دراسات في الشعر السوري الحديث. د.م. ج. الجزائر . 1981. ص: 11.
- (\*\*\*) . بداية التأسيس للكيان الصهيوني في 1948 و ضياع فلسطين و هزيمة 1967 و هي المدة التي ولد فيها النص و انتشر في معظم الخريطة الشعرية العربية.
  - 47. عبد العظيم، محمد. في ماهية النص الشعري. المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع. بيروت. 1994. ص: 37.
    - 48. ينظر: عيسى، فوزي. تجليات الشعرية، قراءة في الشعر المعاصر. منشأة المعارف. الإسكندرية. 1997. ص: 237.
- 49. تزامن ظهور النص الشعري الحديث مع ظهور التيار السريالي في أوروبا و انتشاره في المشرق العربي. يقول محمد جمال باروت: " ففي عام 1940 كان الشاعر المصري (جورج حني) يحرك مجموعة ( الفن و الحرية ) من خلال مجلة ( التطور ) ثم من خلال مجلة (حصاة الرمل) التي كانت الناطق باسم السرياليين العرب في الخمسينات ". ينظر: باروت، محمد جمال. الشعر يكتب اسمه. منشورات اتحاد الكتاب العرب. 1981. ص:10.
  - 50. بروتون، أندريه. بيانات السريالية . تر: صلاح برمدا. وزارة الشؤون الثقافية و الإرشاد القومي. دمشق. 1978.ص: 39.
- 51 ينظر: نبوي، يوسف عبد العزيز. شعر التفعيلة و الترنيمة. مجلة الثقافة. ع:55. وزارة الإعلام و الثقافة. الجزائر.1980 ص: 72 و ما بعدها.
- 52 . يعتقد محي الدين صبحي أن " البحور التي طاعت للتجديد هي بحور الحماسة و الفردية و الارتجال كالبسيط و الرجز و الكامل. أما البحور العميقة القادرة على نقل إيقاع جماعي جليل، كالبحر الطويل مثلا، فإنها امتتعت عن التطويع " ينظر: صبحي، محي الدين. شعر الحقيقة. دراسة في إنتاج معين بسيسو. ص: 14.
  - 53 . نبوي، يوسف عبد العزيز . شعر التفعيلة و الترنيمة . ص: 62 .
    - 54 . أدونيس. مقدمة للشعر العربي. ص: 108.
  - 55. عوض، ربتا. أسطورة الموت و الانبعاث في الشعر العربي. ص: 90.
    - 56. أدونيس. مقدمة للشعر العربي. ص: 105.
    - 57. عوض، ريتا. المرجع السابق. ص: 90.
    - 58 . خنسة، وفيق. دراسات ي الشعر السوري الحديث. ص: 18.
- 59. فضل، صلاح. تأملات حول إشكالية المنهج في نقد الشعر الحديث. ض: الشعر و متغيرات المرحلة (م.م). دار الشؤون الثقافية العامة. بغداد. 1986. ص: 105.
- (\*\*\*\*). نقصد من هذا مجمل النصوص السياسية و الفكرية و الإيديولوجية التي عادة ما تحولت إلى مشاريع تتموية، و انعكاسات تطبيقاتها على واقع المجتمعات العديية.
  - 60أدونيس. الثابت و المتحول، بحث في الإتباع و الإبداع عند العرب.مج: 3 (صدمة الحداثة ). ط: 2. دار العودة. بيروت. 1979. ص: 233.
    - 61. اليوسفي، محمد لطفي. في بنية الشعر العربي المعاصر. ص: 30.
- 62 . مما يجب ملاحظته اعتماد الشعراء التجديديين على أنفسهم في الدفاع عن تطور النص الشعري العربي انطلاقا من قراءات نقدية متكاملة من حيث المنهج و الإلمام بالموضوع انطلاقا من نازك الملائكة في قضايا الشعر المعاصر. ) و مرورا بأدونيس في الثابت و

المتحول [ ينظر: أدونيس، الثابت و المتحول، الأصول، تأصيل الأصول و صدمة الحداثة. ط: 2. دار العودة. بيروت. 1979. و انتهاء بمحمد بنيس في الشعر العربي المعاصر، بنياته و إبدالاتها. دار توبقال للنشر. الدار البيضاء.1990.] ، بالإضافة إلى العديد من المحاولات النقدية لشعراء آخرين.

63 . يقول عبد الملك مرتاض: " لعل الفرق الذي يكون بين المبدع الأول و المبدع المحلل، أن الأول يواجه الأشياء في العالم على نحو مباشر، فيخلق عالمه بحرية مطلقة، على حين أن الآخر لا يواجهها إلا من خلال اللغة ". ينظر: مرتاض، عبد الملك. شعرية القصيدة. قصيدة القراءة. ص: 18.

الالتزام في الشعر الجزائري المعاصر ( 1930 - 1962 )

هصباحي الحبيب أستاذ مساعد مكلف بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي/سعيدة



#### <u>\* - معنى الالتزام عبر العصور:</u>

لم تسلم الدراسات النقدية المعاصرة من الحديث عن الظاهرة لما لها من علاقة بالنتاج الأدبي سواء كان شعرا أم نثرا، الأمر الذي يدفعنا إلى القول بأنه لا تخلو أية محاولة نقدية جادة من تخصيص حيز للحديث عن مصطلح الالتزام، وإشكالية الالتزام لم تظهر في الدراسات النقدية القديمة كمصطلح قائم بذاته إلا أن ظهورها وتطورها ارتبط أصلا بالنظريات النقدية الحديثة نتيجة للتطور الفكري، الأدبي والفني الذي حصل نتيجة لتفاعل ثقافي غربي وعربي.

تذكر كتب التاريخ الأديل اليوناني أن الفنان بوجه عام والشاعر بوجد خاص كان يحتل منزلة عظيمة لدى مجتمعه وعلاقتهما كانت متكاملة حتى أدى هذا في نظر الإغريق إلى اعتبار الفنان كنبي، فهو ليس فقط المشهر بعقيدتهم فحسب، بل أكثر من ذلك حيث تتجسد فيه − حسب زعمهم − كل الآمال والتصورات البسيطة أو المركبة.

أما عند عرب الجاهلية فالأديب أو بالأحرى الشاعر كان يحتل مكانة مرموقة بين قبيلته، إذ كان يمثل وسيلتها الإعلامية آنذاك، ومن واجبها نحوه التكريم المتمثل في إقامة حفل عند ولادة شاعر بينهم اعترافا بمقامه الحالي والمستقبلي، إشادة بالقدرات التي يملكها الشاعر، فهو القادر – حسب اعتقادهم على رد الاعتبار لهم مدحا أو هجاء، ومن جهة أخرى ابتهاجاً بالمقدرة الفنية على التعبير في شكل جمالي جذاب، من خلال تحريك مشاعر الأفراد وإثارة حمية الجماعات في غياب قوانين ونصوص تسير هذا المجتمع بطبيعة الحال.

وبعيد مجيء الإسلام أشرقت الرسالة المحمدية على المدنية، وحصل التغيير الجذري في كل معطيات الحياة، حيث منح الشاعر الجاهلي حرية أكبر في رحاب الدين الجديد وبالتالي فقد أثري خيال الشاعر بتلك الثروة الروحية الجديدة، وأصبح أكثر تمعنا في هذا الكون المصور في هذا الكتاب وهو

القرآن الكريم، و كان للتغيير الذي طال الحياة الاجتماعية، السياسية والاقتصادية أثر إيجابي على الناحية الأدبية خصوصا الشعرية منها، إذ صار الشاعر في تلك الفترة أكثر التزاما بمضامين الحياة الجديدة مقتديا في ذلك بتعاليم معلم البشرية محمد عليه السلام في حث الشعراء الملتزمين أمثال حسان بن ثابت رضي الله عنه بالدفاع عن الإسلام والمسلمين ضد شعراء الشرك هجاء، دون تجاوز لتعاليم النص الوحي، لذلك ضرب الشاعر الإسلامي أروع مثل في الالتزام إيمانا منه برسالة الشاعر الحياتية في ظل تعاليم الدين الإسلامي خدمة للإسلام ودفعا للدعوة الإسلامية ونصرًا للمسلمين، ويأتي في مقدمة هؤلاء كل من حسان بن ثابت(ض) وكذا سار الأمر في العهد الراشدي باعتبار أن الخلفاء الراشدين ساروا على نهج المصطفى عليه السلام.

أما في العصر الأموي المتميز بكثرة الصراعات والتطاحن السياسي بين الأحزاب والفرق الدينية، فقد عمد شعراء تلك الفترة إلى مساندة السلطة القوية دفاعا عن مصالحها والحط من قيمة أعدائها ومنافسيها، فصارت أشعارهم بذلك تكتسب صبغة سياسية بحتة ذات بعد أيديولوجي مما جعلها تتحرف عن رسالة الشاعر الاجتماعية المعبرة أصلا عن موقفه الإنساني النبيل، بينما لم يتغير الأمر كثيرا في العصر العباسي، فبعد القضاء على الحكم الأموي عمد الخلفاء إلى إرساء قواعد الدولة العباسية الفتية فاتحين الأبواب على مصراعيها مخالفة لما كان في العهد الأموي، مما دفع بالشعراء إلى الالتزام والجري وراء كسب عطف وعطايا هذا الخليفة أو ذاك، الشيء الذي طبع أشعارهم بالذاتية دون الموضوعية مما أفقدها ميزتها وطابعها الرسالي والإنساني، زيادة على كون تراجع مصداقيتها، فانحرفت عن رسالتها الإنسانية المنتظرة، وفي مطلع القرن التاسع عشر تغيرت معطيات الحياة واشتد الصراع وتعددت الاتجاهات وبرزت إلى الوجود المذاهب الأدبية تأثرا بالأدب الغربي، وصارت الظروف أفضل، فهيأت للأديب الجو الأنسب لكي يختار، ضاربا بذلك التقاليد والأعراف الموروثة عن العصور السابقة فهيأت للأديب الجو الأنسب لكي يختار، ضاربا بذلك التقاليد والأعراف عدمادئه تأبيدا أو رفضا.

وعلى هذا الأساس ظهرت إشكالية الإلزام والالتزام، وتكاد تجمع جل الدراسات النقدية المعاصرة على أن هناك بونا شاسعا ما بين الإلزام والالتزام فالالتزام في نظر البعض لا يكون على الإطلاق وليد التقليد أو الحرية المطلقة، بل الالتزام هو أمل ينبع من ذاتيه الفنان اقتناعا لا تقليدا مشكلا بذلك موقفا حياتيا ينم عن شخصية الفرد، ووجه الخلاف يكمن في أن هناك من ربط الالتزام بالصدق وآخر بالحرية.... على أن الصدق وحده هو الذي يضفي عليه الرونق والبهاء، ويشعر القارئ بالمتعة وبالتأثر، والأديب الصادق هو الذي لا يقدم على الكتابة ما لم ينفعل بظاهرة من ظواهر الحياة أو يتأثر لموقف من المواقف الحياتية المؤثرة، ثم يحاول بعدها محاكاتها فنيا في شكل انفعال وتفاعل جمالي يكشف بموجبه عن اقتدار إبداعي متميز يشع صدقا وتفهما وانفعالا، فيؤثر في المتلقين ويجعلهم يشعرون بما يشعر به.

( أما إذا حاول وصف انفعاله دون أن يتأثر هو نفسه، فإن أدبه يبدو مزيفا هشا لا يهز الوجدان في قليل أو كثير) $^{1}$ 

ويشير الناقد محمد مصايف إلى أن الأدب الملتزم هو الذي يعمد جاهدا إلى توجيه الجماهير وتبصيرهم بما لهم وما عليهم، معتبرًا أن الأديب صاحب رسالة اجتماعية بقدر ما هي جمالية.

ومما لاشك فيه أن العمل الأدبي الجيد الخالد - خلود الإنسان - هو الذي يفرض نفسه في كل مكان وزمان بجماليته وموضوعيته.

والإلزام غير الالتزام ، فالأول يخضع لمؤثر خارجي يعمد إلى تحقيق مصلحة ذاتية، فلا يعدو أن يكون الأديب فيه ذاتيا بحتا، أما الثاني فهو النابع عن إيمان بفكرة أو انفعال لظاهرة أو تأثر لموقف، فهو بذلك أدب يقف إلى جانب الإنسان لا فرداً منعزلاً. إنما يكون مجسدا للآمال الإنسانية وتذوب فيه الأنا لتحل محلها "نحن".

وبالتالي يكون الناص الجزائري قد سلك مواقف بطولية كرجل ميدان يشهد له التاريخ الإنساني حتى اليوم، وعلى وجه الخصوص أثناء الفترة الاستعمارية متحديا الضغوط وشتى أنواع العذاب والمضايقات التي تعرض لها الشعب أنذاك. وهذا نتيجة فعلية لممارسة حرية الاختيار أداءً للرسالة كإنسان يعمل في حقل اجتماعي بأسلوب فني، فهي رسالة مشرفة لا تقل أهمية عن نظيراتها وخاصة بعد ما تحققت لديه اليقظة الفكرية والمواطنة العالية. فتطلع حينها إلى آفاق عليا بعيد الحرب العالمية الثانية وما أفرزته من أحداث وتحول في المواقف الاستعمارية خاصة، فأصبح شغله الشاغل - آنذاك -استرجاع السيادة الوطنية المتمثلة في حرية بلاده وكرامة شعبه، وهي مسؤولية اعترضتها عقبات وصعوبات وتضحيات جسام، ثم بعد ذلك المساهمة في مرحلة البناء والتشييد لجزائر حرة ومستقلة، وعليه سخر الجزائري في أية وضعية كان كل ما كان بحوزته من أجل هذا المبدأ، فكان أن عمد الشاعر الجزائري إلى التحضير للثورة المسلحة كاشفا النقاب عند التوجهات الاستعمارية الجديدة، فاضحا بذلك كل النوايا الاستيطانية المبيتة على المستوبين الداخلي والخارجي، عاملا على شحن الجماهير بروح اليقظة والنتبه لمخاطر المستعمِر، دعوة منه إلى الثورة وتنظيم الصفوف أكثر، من خلال اعتماد سياسة التنديد -عبر النصوص الشعرية خاصة - بالممارسات الاستعمارية الإجرامية في حق شعبه الأعزل وما ينجر عنها من تدهور في المناحي الاجتماعية، الاقتصادية والنفسية على وجه التحديد، مما يحتم على كل جزائري حر التضحية والذود عن الوطن والمواطن طردا للمستدمر الظالم، فكان أن ظهر في الساحة الأدبية شعراء كثر أظهروا شعرية ومواطنة عالية مثلوا الشعر الجزائري عبر موضوعات وأغراض شعرية متفردة، فكان لتلك الأشعار وقعها الجمالي والنفسي على المستويين الشعبي والرسمي في الداخل والخارج. 1- الالتزام والقضايا الدينية:

#### 1-1: احتفاء الشاعر الجزائري بالمناسبات الدينية:

عقب احتفاء المستعمر الفرنسي بعيده المئوي لاحتلال الجزائر، تصعدت العمليات العسكرية وزاد الغليان الشعبي، فظهر ت تنظيمات وتشكيلات سياسية جديدة تشع عداء للاستعمار، تنظيما للصفوف واسترجاعا لعناصر القوة قصد التأثير على المستعمر وخلط أوراقه، فكان المولود الجديد آنذاك هو تأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، متخذة الدين الإسلامي ركيزة أساسية مبدية مواقف رسمية من المستعمر مطالبة إياه بالاستقلال باعتباره حقا مشروعا لكل أمة من الأمم، وقوام هذا التوجه السياسي هو التأكيد بشتى الوسائل والطرق على الشخصية الجزائرية باعتبارها شخصية عربية إسلامية لها من المقومات الأساسية ما يجعلها قمينة بالذود عن ذلك ، فرغم محاربة الاستعمار لكل ما هو ديني من خلال متابعة رجال الدين ومحاولة القضاء على مختلف مراكز الإشعاع الديني، فكان أن شكلت كل تلك الممارسات والتحرشات هاجسا شاعريا لدى الناص الجزائري ليرفع صوته عاليا مؤكدا على أن لا بديل للشعب الجزائري عن الدين الإسلامي مهما كانت التضحيات.

وهكذا كان الشاعر حاضرا رغم قلة الإمكانيات والمضايقات الاستعمارية احتفاء بالمناسبات الدينية ، إذ نلفي الشيخ عبد الحميد بن باديس - رغم قلة نتاجه الشعري - يلقى قصيدة بمناسبة ذكري المولد النبوى الشريف معبرا عن صدق إيمانه واعتزازه بالإسلام والعروبة، حيث قال:

من أنجبوا لبني الإنسان خير نبي فنال رغباه ذو فقر وذو نسب قومي هم وبنو الإنسان كلهم عشيرتي، وهدي الإسلام مطلبي وفي رضى الله ما نرجوا من الرغب  $^{2}$ 

المجد لله ثم المجد للعرب وبذلوا العلم مجانا لطالبه أدعو إلى الله لا أدعو إلى أحد

فإذا تأملنا هذه الأبيات ألفيناها تعكس لنا بحق توجه الشاعر السليم النابع من إيمانه الصادق ومواطنته الحقة، معتمدا النسق الشعري القديم لتبليغ أفكاره، فالأفكار مستساغة والمعانى واضحة معبرة، أما الوزن فقد ورد خفيفا ضمن الشائع المتداول، وبالتالي جاء الأسلوب أكثر ملاء مة للمتلقين وتأثيرا في الناس، نظرا لقوة روحه واستقامة سلوكه وصدق عاطفته ووضوح أفكاره.

إلى جانب العلامة ابن باديس رئيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، نجد الشاعر الجزائري محمد العيد آل خليفة هو الآخر لا يفوت الفرصة على نفسه محتفيا بذكري المولد النبوي الشريف ضمن حفل أقامته جمعية الشبيبة الإسلامية بنادى الترقى، حيث قال:

### ألا تعلم أيها الهادي بذكرى مولد الهادي

153 -

نحيي خير مولود بدا في خير ميلاد نحيي المصطفى المختا ر آباءً لأجداد نحيي شرعه الوضا ح مثل الشمس الزاد نحيي منه أخلاقا زكيات كأوراد)3

كان محمد العيد هو الآخر من محبذي الوزن الخفيف، مراعاة للمستوى الثقافي العام للشعب الجزائري إبان العهد الاستعماري، فرغم المضايقات إلا أنه لم يتخل عن تراثه الديني ولم يتجاوز مناسباته العامة، كما أنه لم يخرج أيضا عن القالب الشعري القديم رغم أن كثيرا من الأشعار كان طابعها الارتجال لمناسبة أو أخرى، ناهيك عن الظروف النفسية والاجتماعية الصعبة التي كان يحياها الشاعر رفقة شعبه، متخذا بذلك لغة سهلة وأفكارًا بسيطة نابعة من ثقافته الدينية الخالصة.

### 1-2: محاربة الإدماج:

لقد حاولت السلطات الاستعمارية – منذ مجيئها إلى الجزائر – القضاء على كل ما هو ديني، وإحلال المسيحية مكان الإسلام، لكنها لم تصل إلى أهدافها إلى غاية خروجها من الجزائر منهزمة، وعلى هذا الأساس سخر الشعراء أفكارهم وجادت قرائحهم بما يناسب المرحلة، فأبدوا عداءهم للمستعمر في سياق سياسة أصيلة معبرة عن إرادة هذا الشعب المسلم، محاربة بذلك سياسة الإدماج التي طالما حاول المستعمر ممارستها وترشيدها، فكان للمصلح الديني والاجتماعي موقف في هذا السياق، حيث (حارب الشيخ عبد الحميد بن باديس فكرة الإدماج ذاهبا إلى القول بأن الأمة الجزائرية الإسلامية ليست هي فرنسا، ولا يمكن أن تكون فرنسا ن ولا تريد أن تصير فرنسا، ولا تستطيع أن تكون فرنسا ولو أرادت، بل هي أمة بعيدة عن فرنسا كل البعد في لغتها وفي أخلاقها. وفي عنصرها، وفي دينها لا تريد أن تتدمج، ولها وطن محدد هو الجزائر)

وفي هذا الإطار قال الشاعر ابن باديس:

شعب الجزائر مسلم وإلى العروبة ينتسب من قال حاد عن أصله أو قال مات فقد كذب يا نشء أنت رجاؤنا وبك الصباح قد اقترب 5

إنها مواجهة صارخة وصريحة، وتعبير صادق نابع من إيمان الشاعر العميق وتعبير كاف عن إرادة الأمة الجزائرية المسلمة، والتي ترفض سياسة الإدماج المعلن عنها، لأن من مقومات هذا الشعب الإسلام ولا يريد به بديلا.

فالتزام ابن باديس جعله ينهج سياسة أصيلة تتخذ سلاحا قويا للمحافظة على أصالة الشعب الجزائري، فهذه هي روح ابن باديس السياسية المناهضة لكل مقترح إدماجي، وهذا هو الموقف الرسمي لكل جزائري آمن بهذا الدين وأحب هذا الوطن جاعلا مصلحة الوطن فوق كل الاعتبارات.

وبالنظر إلى ما سبق نشير إلى أن الشاعر الجزائري رغم مضايقة الاستعمار له في ظل معطيات ثقافية منعدمة، فقد ظل ملتزما بقضاياه الدينية خاصة، لأنها المحرك الوحيد لتحقيق المبتغى الوطني، فراح يتتبع كل المناسبات التي تربطه بالإسلام أصلا وفصلا، من قوة إيمانه وصدق شعوره وخصاله العالية، وأمله في أن الإسلام دين يحق الحق مهما كانت الظروف.

#### 2- الالتزام والقضايا الاجتماعية:

إن سياسة فرنسا الاستعمارية جعلتها تتناقض مع شعارها الثلاثي [ الإخاء - العدالة - المساواة] كما ألحقت أبشع الجرائم- التي مارستها الدول الاستعمارية - بالشعب الجزائري فتدهورت أحواله السياسية والاجتماعية خاصة، مما نجم عنه مآسي نفسية اجتماعية لا حصر لها في ظل سياسة استعمارية فرضت عليه في وطنه، فراح الشعب الجزائري آنذاك يعبر عن لوعة الأسى والألم التي عصرت قلبه وأثخنته جراحا عميقة صعب علاجها حتى لدى الأخصائيين، كما ألحق الضرر بكافة الفئات الاجتماعية، خصوصا غير القادرة على التحمل كالشيوخ والأطفال وحتى النساء، مما يعكس لا إنسانية المستعمر وعدم قدرته على مواجهة هذا الشعب الذي أنبأه أنه يرفضه قلبا وقالبا، وهاهو الشاعر صالح خرفي يقول:

قف معي اليوم في الجزائر ، وأسبر غور أحوالها بعين وأذن تجد الطفل في الأزقة يلهو والفتى يشرب الخمر ويزني تجد الطفلة اليتيمة تشقى تحت خدر تنوء أو تحت خدن أو لدى (البيض) نصروها وقالوا أركتها يد المسيح بحضن 6

لقد كانت الحركة التبشيرية نشطة في العهد الاستعماري، حيث قدمت كافة الإغراءات للشباب الجزائري لكي يتخلى عن حب وطنه والتعلق بدينه، وهي سياسة كانت لها أولوية كبرى لدى المستعمر، إذ سخرت لها إمكانات ضخمة مادية وبشرية معتبرة باعتبار أن الشباب يشكل مستقبل الأمة، فإذا ما تم الحاقه بالسياسة الاستعمارية تمكن المستعمر من تحقيق مآربه ومخططاته التي جاء من أجلها.

فاهتمام الشاعر الجزائري في الفترة الاستعمارية لم ينسه التفكير في موضوع المرأة باعتبارها تشكل عنصرا مكملا وحيويا للرجل، فهي أي المرأة لم تسلم من الآثار السلبية لسياسة الاستعمار التدميرية، فاهتمام الشاعر الجزائري بالمرأة نابع من إحساسه الدفين بدورها الريادي إلى جانب الرجل خصوصا

المجاهدة، كل ذلك صونا لكرامتها ومحافظة على شعورها وكرامتها التي أكدت عليها الشريعة الإسلامية في مختلف تشريعاتها ونصوصها، كما حرص الشعراء على إخراجها من الظروف الصعبة التي ألمت بها والمآزق التي حلت بها التزاما منهم بمقامها، لأن مجرد التفريط فيها يعد إهمالا للمجتمع في حاضره وماضيه وحتى في مستقبله، وفي هذا السياق نلفي الشاعر محمد العيد آل خليقة، يقول:

علموا المرأة الحقائق في الديـ ن ، فقد طوحت بها الأوهام علموها كيف الرعاية للطف ل ، وكيف التلقين والإلهام؟ علموها كيف التودد للزوج وكيف التقدير والإعظام ؟ عصمة المرأة احتجاب وصون وإباء ، وعفة و احتسام )7

ولما كادت الرياح الغربية – وخاصة الفرنسية منها – تعصف بالمرأة سخر الشعراء والدعاة ورجال الإصلاح أفكارهم وجهودهم لموضوع المرأة إصلاحا وتربية، حماية لها مما يمكن أن يحصل لها باعتبارها مستهدفة وفي ذات الوقت باعتبارها تشكل مؤسسة اجتماعية معنية بالتربية والخدمات الاجتماعية خصوصا البيتية منها، فالتعبير كان جميلا والهدف كان أجمل منه، فالأفكار جاءت سهلة واضحة محققة للهدف، فلم تخرج بذلك عن القالب الشعري القديم، كما أن التعابير جاءت منتقاة من القاموس العربي المتداول، وبالتالي فقد دعا الشاعر كل النساء إلى ضرورة النهوض بالمسؤوليات المضطلعة في إطار إسلامي صحيح، فو متأثر بالإسلام وليس تجاوبا مع أية دعوة غربية محاولة منه للمساهمة في تحريرها ومساعدتها، ودائما مع الشاعر نفسه، والتزاما منه بتغيير وضعية المرأة الجزائرية نحو الأفضل لتؤدي رسالتها كاملة.

| يا نساء الجزائر               | خلف ركب العشائر | سرن سير الحرائر    |
|-------------------------------|-----------------|--------------------|
| يا نساء الجزائر               | للمعالي فاسمعا  | سرن نحو الذي دعا   |
| يا نساء الجزائر               | يقتضي فئة       | قرن في البيت ، إنه |
| يا نساء الجزائر) <sup>8</sup> | نسوة فذة المثل  | كن في البيت للرجال |

نعم يريدها حرة في إطار الحدود الشرعية لا الأفكار الغربية، ويريدها أن تكون المثل الأعلى الذي ينبغي أن يحتذى في الرعاية الأسرية وترتيب شؤون البيت وخدمة الزوج وصون كرامة الأسرة وأداء الواجب الاجتماعي، وما يدلل على عروبة وإسلام الشاعر الجزائري هو التزامه الأكبر بلغة القرآن ن التي هي الوسيلة الإبلاغية الوحيدة التي يتفاهم بها أفراد المجتمع في الإطارين الرسمي والشعبي كبديل للغة المستعمر التي طالما حاول فرضها مسهلا تعلمها، مثل ما فرض القوة في تعلمها والتعامل بها والترغيب في كل ما غربي، وفي هذا الاتجاه نجد الشاعر محمد العيد آل خليفة، يقول:

لك في كل حشا نبع وداد شعبك الموثق لم يبق له لج الاستعمار في طغيانه لغة الضاد التي مابرحت هذه غاينك المثلى التي

يا رجاء الضاد ، يا ذخر البلاد من عتاد فلتكن خير عتاد كل يوم منه ألوان اضطهاد لغة الإعجاز سبحت بكساد إن تحصلها ، تتل كل مراد )<sup>9</sup>

إذا كان المستعمر يعتقد أنه كان ذكيا – لما حاول القضاء على كل ما هو ديني، وإحلال اللغة الفرنسية مكان اللغة العربية لإبعاد هذا الشعب عن ماضيه وأصالته – فإن الشاعر الجزائري كان أذكى منه، إذ إنه أكد مرارا أنه مستعد للتصدي لكل ما هو تغريبي، ولا يريد بديلا عن اللغة العربية كلغة للقرآن مهما كانت الإغراءات وحجم الاضطهادات.

وما يعكس التزام الشاعر الجزائري في هذا الظرف وشعوره بالمسؤولية المنوطة به، هو التزامه بكامل شرائح المجتمع طالما ركز عليها المستعمر وقدم لها كل الإغراءات وسخرها لخدماته، ونخص بالذكر شريحة الشباب، وشعورا منه بوزن تلك الفئة في المجتمع، فقد دعاها إلى الثورة والتمرد والتمسك بكل ما هو وطني، وفي هذا السياق، يقول شاعر الثورة التحريرية "مفدي زكريا " في قصيدة بعنوان : "أذكروا الثورة في أقسامكم":

صعدا نحو العلا والسؤدد أنتم اليوم رجاءً ، وغداً واطلبوا العلم ، تعيشوا سادة واجمعوا الرأي ، إذا أقدمتم فاذكروا الثورة في أقسامكم فاكتبوا العزة فيه بيد

يا شباب اليوم أبطال الغد أنتم أركان صرح الأبد واصنعوا بالفكر مجد البلد ما عسى تجدي جهود المفرد إن ساحات الوغى كالمعهد وارفعوا الراية فيه بيد )10

قصيدة ارتجلها الشاعر في مهرجان شباب الجزائر سنة 1960، عكس من خلالها رؤاه الشاعرية فهي تقطر إبداعية ووطنية ضمن سياق استشرافي لجزائر مستقلة، وهذا التزاما منه من أن عزة هذا الشعب تكمن في سيادته وفي مساهمة كافة أفراده في البناء والتشييد، فعلا إنها كلمة أو بالأحرى رسالة توجيهية من الشاعر حتى يكون في مستوى ثقة شعبه فيه وبه معا، وبالفعل، وعقب سنتين من ذاك التاريخ، تحصلت الجزائر على استقلالها وكانت في أمس الحاجة إلى سواعد كافة أبنائها الخلص، كما كان المجاهد هو الآخر وفيا مناضلا رافضا السياسة الاستعمارية الغاشمة الظالمة، والتي لا تريد خيرا لهذا اللهدا.

وهاهو الناص محمد العيد آل خليفة يدعو من جهته بنت الجزائر – المخلصة لشعبها، الوفية لوطنها – لأن تلعب دورها كاملا مساهمة في الجهاد معبرة عن مدى ثورتها على المستعمر، استجابة لنداء الثورة، حيث يقول في قصيدة له تحت عنوان" ثورة بنت الجزائر":

ساهمي في الجهاد جند الجهاد في الجهاد جند الجهاد في الفدى لنصر البلاد أعدى الفدى لنصر البلاد أعدى في المنادى في في المنادى فلنثر ثورة على الظلم كبرى فكرتي عدتي ووعي زادي أ11

إن التزام الشاعر الجزائري جعله يذكر الفتاة الجزائرية لكي يكون دورها تكميليا إلى جانب الآخرين عن طريق الثورة على الظلم المستبد، ورفض الاستسلام له، مع ضرورة التسلح بسلاح العلم والمعرفة.

ومن المآسي الاجتماعية التي كابدها الشعب الجزائري جراء السياسة الاستعمارية، هي ذلك الجرح الدامي العميق الذي أصاب الشعب الجزائري لما خرج متظاهرا في مدن جزائرية عدة عقب انتصار الحلفاء، ظنا منه من أن الحكومة الفرنسية ستفي بوعدها وتمنح الشعب حريته واستقلاله مقابل

مشاركته معها ضد دول المحور في الحرب العالمية الثانية، لكن فرنسا خيبت آماله وقابلت ذلك "بجزاء سنمار" حيث بلغ عدد الضحايا خمسا وأربعين ألفا ( 45000) ناهيك عن الاعتقالات وأنواع التعذيب في مدن جزائرية منها ( سطيف، قالمة، خراطة...) ومن ذاك التاريخ تغيرت النظرة وسحب كل مواطن جزائري الثقة من فرنسا وعزم على توحيد قواه من أجل إخراج المستعمر، لأن ما أخذ بالقوة لا يسترجع إلا بالقوة، وبسبب ما ألم بالشعب من جراء الغدر الاستعماري، كان الجرح عميقا والمأساة كبيرة، فراح الشاعر يعبر عما أصابه وأصاب شعبه، التزاما منه بأداء الواجب الوطني ورسالة الفنان، وفي هذا الإطار نظم الشاعر محمد العيد آل خليفة قصيدة بمناسبة" حوادث 80 ماي 1945.

فتعبير الشاعر عن هذه المأساة الاجتماعية كان نابعا من رسالة أداها وقريحة أفرغها، مجسدا ذلك في صدق وشعور متكاملين باعتباره ينتمي إلى هذا الشعب وما أصبهما واحد أيضا، والحديث عن انعكاس الغدر الاستعماري الفرنسي لم يتفرد به الشعر الرسمي، بل كان هناك حضور أيضا للشعرالشعبي تعبيرا على أن هذا النسق الشعري هو الآخر يعمل على يقظة الشعب وتعرية المستعمر وكشف حقيقته وأطماعه، وضمن هذا السياق نظمت قصيدة بعنوان " فرنسا الغدارة "

أفرنسا الغدارة أضربينا بالطيارة لا خوية لابن عمي احنا امعانا ، ربي فرنسا يا الغدارة خرجتينا من البلاصة وابن بولعيد حاكم لبلاصة ) 12

فعلى الرغم من افتقار الشاعر الشعبي إلى كثير من الإجرائية الفنية، إلا أنه استطاع - بمستواه وحسه الوطني - التعبير عن الإرادة الشعبية كاشفا نوايا الاستعمار الخبيثة.

واعتبارا من أن المجالات الاجتماعية واسعة والمآسي التي تعرض لها الشعب في تلك الفترة الحاسمة أكثر من أن تعد أو تحصى، اكتفينا برصد عينات من القضايا الكبرى التي تعكس تلك الظروف القاسية التي مر بها المواطن آنذاك.

#### 3- الالتزام والقضايا السياسية:

مجالات السياسة رحبة ومتشعبة، منها ما يطال القضايا الوطنية الداخلية منها وحتى الخارجية، ومنها ما يتصل بالقضايا القومية المصيرية، وفيها ما يتعلق بالملفات الدولية الراهنة.

#### 3-1- الشاعر الجزائري والوطنيات:

إنما ينسب للوطن أفراده الذين تربطهم به ذكريات الماضي وتجليات الحاضر وآفاق المستقبل، والانتساب للوطن يوجب العلم بتاريخه والقيام بواجباته من نهضة علمية، اقتصادية وعمرانية، إلى جانب المحافظة على سمعته وسيادته.

فلا شرف لمن لا يحافظ على شرف وطنه، ولا سمعة لمن لا يقدر سمعة قومه والشاعر الجزائري كان ولا يزال في مستوى الحدث حيث امتزج بالمقاومة الشعبية وشارك بفعالية في مرحلة الكفاح المسلح جامعا ما بين رسالة الفنان والمجاهد، فكان ممن خططوا للثورة ومهدوا لها، فهو بالتالي وليدها وهي بدورها مصدر إلهامه.

وعلى هذا الأساس نلفي تلك الفترة من تاريخ الجزائر حافلة بالتضحيات الجسام، وبذلك جادت بها قرائح الشعراء ابتهاجا بالنصر وصنعا للحدث، وتحميسا للثوار وغيظا للكفار، فهاهو الشاعر الشعبي أحمد ولد البشير، يقول:

وابعاد أولاد الجزائر واحد لا اتخليه جواد أمدمرين عدوهم ربا وانكارة فيه الأكساد كالعسل الصافى طيب المريض يبريه)<sup>13</sup>

سلم على ناس الجبهة أقراب وابعاد سلم على الناس المخلصين لجواد ألكلامهم طيب إيفاجي عليك الأكساد

وهاهو شاعر شعبي آخر يبدي تألما لما أصاب بلاده، مستهينا بالموت في حدتها، فلابد أن تكون في سبيل تحرير الوطن دون الاستكانة للمستعمر، لأن يكون ذلك عبرة للأجيال وشهادة في حق التاريخ، زفي ذلك، يقول الشاعر: قزول الميلود:

يزيان ، يتطهر من الكفار وعلاش وطننا مستعمر؟ لأولادنا يبقى مسطر في الحرب لازم الا يخسر )14

ربي على وطنا نادى والموت غير موت واحد تاريخنا أساس لابد الوطن جميع من يتعدا

فالشاعر الجزائري إبان هذه الفترة كان يؤمن بالثلاثي المتمثل في الإيمان بالله وحب الوطن وتحقيق النصر، فرغم افتقاره لوسائل تعبيرية راقية إلا أنه سجل مواقف بطولية يشهد لها التاريخ والنضال السياسي الوطني والقومي وحتى الإنساني.

كما كان الشاعر الشعبي هو الآخر صريع الآلام والأحزان نظرا لما أصاب الجزائر من تسلط استعماري غاشم وكوارث طبيعية لا عد لها ألحقت أضرارا جسيمة بالبلاد والعباد، ولكن فوق هذا وذاك كان إيمانه قويا وحبه لوطنه أقوى.

إن أكبر شاعر عرفته تلك الفترة الزمنية الاستعمارية وارتبط اسمه بها، كان الشاعر الملحمي مفدي زكريا، شاعر الثورة التحريرية الكبرى، فهي مصدر إلهامه حيث أدخل السجن خمس مرات بسبب مواقفه النضالية المشهورة، فكان بمثابة القلب النابض للثورة والثوار معا، والمحرك للإرادة الشعبية ضمن أشعاره التي تبقى خالدة ما بقى التاريخ.

## 2-3 من رموز الثـورة :

فهو بلا شك أول شاعر جزائري أوتي من الاقتدار الشعري ما مكنه من وضع رموز الثورة ووضع أناشيد وطنية خالصة، لكافة القوات الحية في البلاد رغم المضايقات الاستعمارية المتكررة له، فها هو يقدس العمل والعامل معا في ظروف لا يجد فيها المواطن الجزائري عملا بالمفهوم الصحيح، إذ وضع نشيدا رسميا للاتحاد العام للعمال الجزائريين سنة 1956، حيث قال:

نحن جند الاتحاد والعمل ننجز الأشغال لا نرضى بالكسل نعقد العزم لتحقيق الأمل نرفع الراية مابين الدول نقتل السواعد ، ... نتحمل الشدائد ، ... نبلغ المقاصد ، ... لا نكل ... لا نمــل )15

حقا فإن العامل الجزائري يبذل كل مجهود من أجل الجزائر تحقيقا للنصر وحصولا للثروة ونهوضا بالاقتصاد الوطني في ظل ظروف استعمارية متميزة، كما وضع النشيد الرسمي للثورة التحريرية المباركة تبركا بها وتعبيرا عن منجزاتها، حيث أنشد قائلا:

قسما بالنازلات الماحقات والدماء الزاكيات الطاهرات والبنود اللامعات الخافقات في الجبال الشامخات ، الشاهقات نحن ثرنا ، فحياة أو ممات وعقدنا العزم أن تحيا الجزائر فاشهدوا ....

قالب شعري جديد أملا لمستقبل جديد لهذه الثورة المسلحة، إنه دفع جديد للمجاهد الجزائري، وهو يتسلق الجبال ثورة على المستعمر في سبيل الحصول على حياة سعيدة له ولشعبه، أو الموت شحذا للهمم.

وبما أن جيش جبهة التحرير الوطني هو القائد للعمليات العسكرية في شكل تنظيمات جماعية، وفي جميع مناطق الوطن، فلم يفوت - مفدي زكريا- الفرصة على نفسه، إذ وضع نشيدا للجيش بالعامية، وكان وقتها بسجن البرواقية:

هذي دمانا الغالية دفاقة وعلى الجبال علامنا خفاقة وللجهاد أرواحنا سباقة جيش التحرير احنا .... ماناش (فلاقة)

فعلا لقد لبى المواطن الجزائري نداء الثورة والتحق بالجبال رغم بساطة التنظيم وقلة الإمكانيات، لكن الصفوف كانت موحدة، والجهود كانت مسخرة لاستقلال الجزائر، مما يدلل على أن "ابن تومرت" كان حريصا على مستقبل بلاده، محطما الرقم القياسي في حبه والاهتمام بشرائحه، في ظل ظروف استعمارية ومضايقات لا متناهية، ولم ينس بدوره الطالب الجزائري، حيث وضع له نشيدا يسمو به إلى طلب العلم، والذي به تكسر القيود والأغلال، وتشيد الحضارات وتثور العقليات وتقام المؤسسات.

وقد قال في نشيد اتحاد الطلاب الجزائريين، رغم قلة عددهم آنذاك:

نحن طلاب الجزائر نحن المجد بناة نحن آمال الجزائر في الليالي الحالكات

كم عرقنا في دماها ... واحترقنا في حماها ... وعبقنا في سماها

نحن طلاب الجزائر نحن للمجد بناة )<sup>18</sup>

نعم إنه مجد لا يتأتى إلا بالعلم النافع والاجتهاد في مراكز الإشعاع العلمي أملا في بناء الجزائر، ورصدا لمعالمها الحضارية استكمالا لدور المجاهدين الأحرار والثوار الكبار.

ومما يعكس امتزاج الشاعر مفدي زكريا بالثورة التحريرية هو رصده لانتصاراتها وتأريخه لمساراتها ومسيرتها، فها هو من سجن البرواقية ينظم قصيدة بعنوان" وقال الله":

دعا التاريخ ليلك فاستجابا (نفمبر) هل وفيت لنا النصابا ؟ تبارك ليلك ، الميمون نجما وهزت .. ثورة التحرير شعبا فهب الشعب ينصب انصبابا ولعلع ، من (شلعلع ) زويبان فأنطق فوق (جرجرة) الحجابا)

فالملاحظ على أشعار مفدي زكريا أنها توظف الثورة بشكل أو بآخر منتقيا ألفاظا دلالية لمقامها وعظيم سلطانها، فلم يكن بالمرة مبالغا – كما يتهمه البعض – بقدر ما كانت توظيفا ته السياقية مميزة ومفيدة صدقا وتعبيرا حبا لوطنه وكشفا عن شاعريته.

وللشاعر أناشيد وطنية لا يتسع المقام لسردها وأكثرها وارد في ديوانه "اللهب المقدس" على وجه التحديد.

ونظرا لتحالف القوات الفرنسية مع الدول الغربية، فإن القضية الجزائرية لقيت معارضة كبيرة من لدن الهيئة الأممية بفعل الضغوط المتتوعة والتكتلات الدولية القائمة، وقد سجل التاريخ تخاذل هذه المؤسسة الدولية في حق قضية مصيرية شرعية عادلة، فكان أن نظم الشاعر قصيدة مطولة، تبقى ما بقي الإنسان، وتكون شاهدا حيا على تجاوب الهيئة الأممية مع الأطراف المعادية لكل ما هو مشروع كالقضية الجزائرية باسم الشرعية الدولية المزعومة وفقا للمقاس الغربي، فكان عنوان النص الشعري "وتعطلت لغة الكلام"

وجرى القصاص فما يباح ملام وجرى القضاء، وتمت الأحكام أزلية ، إعجازها ، الإلهام ودعوا المطامع، فالسحاب جهام)20

نطق الرصاص فما يباح كلام وقضى الزمان فلا مرد لحكمه يا ثورة التحرير،أنت رسالة يا معشر المستعمرين، تربصوا

نظمه بسجن " بربروس" سنة 1957 عند اختلاف المنظمة الدولية في قضية الجزائر في الثورة الثالثة عشرة.

إن الاستعمار – في نظر مفدي زكريا – لا يعتر ف إلا بلغة القوة والرصاص، لكن الملاحظ أيضا على أشعار مفدي زكريا إلى جانب وضوح الفكرة ودقة التعبير، لأنها تعكس إيمانه الكامل بالقدرة الإلهية والبلاء الرباني المتمثل في استعمار فرنسا للجزائر، فلا مرد لقضائه، وثورة التحرير رسالة يؤديها جيل الثورة كواجب.

ونظرا لكثرة الضحايا وعدد الشهداء الذين سقطوا في ميدان الشرف والشهادة، قام الشاعر بدوره هو الآخر واضعا نشيدا للشهداء متحدثا باسمهم باعتباره لا يقل ثورية عنهم، وتلك الأبيات الشعرية نظمها أيضا بسجن " بربروس" سنة 1937، فقال:

أعصفي يا رياح واقصفي يا رعود واثخني يا جراح واحدقي يا قيود نحن قوم أباة نحن قوم أبان ليس فينا جبان قد سئمنا الحياة في الشفاء الهوان لا نمل الكفاح لا نمل الجهاد في سبيل البلاد)

فالشهيد يريد رياح الثورة أن تقصف بالمستعمر وتجرفه وتثخنه جراحا لا تهدأ.

والشيء الملاحظ أيضا أن مفدي زكريا ينتخب تراكيب لغوية هادفة ومناسبة لمقام الحدث وتدلل في الوقت ذاته على قدرته التعبيرية وثقافته الواسعة وبعد نظره وتمرسه بالسياسة، فالمواطن الجزائري يعيش من أجل الفكرة وعلى أساس المبدأ، ألا وهو الجهاد في سبيل الله والوطن مهما كانت الظروف والتضحيات والعقبات.

#### 4- الالتزام والقضايا القومية:

إن انتماء الجزائر على هذه الرقعة الجغرافية المترامية الأطراف المسماة " الوطن العربي" بحكم مسائل مشتركة توحد تلك الشعوب في آمالها وآلامها، كالتاريخ والدين الإسلامي واللغة العربية، كل هذه المعطيات وضعها الشاعر الجزائري في اعتباره، فلم يبق منغلقا على نفسه في حدود جغرافية بلده، بل كان واسع الأفق، كما النترم بقضايا وطنه وشعبه أيضا، زيادة على كونه كان متواجدا مع الشعوب العربية على أساس أن الامتحان كان تقريبا واحدا، وقد تعرضت كثير من البلدان العربية إلى موجة استعمار غربية، كما أنه أي الشاعر الجزائري كان وطنيا متفتحا، لكونه تتبع كل مجريات الحياة اليومية للمواطن الجزائري، زيادة على تتبعه لما كان يجري من أحداث في الوطن العربي مبديا الحسرة والأسى، ومن هؤلاء الشعراء الذين جسدوا فعلا هذه المواقف البطولية للمواطن الجزائري هو الشاعر "ابن تومرت" ولعل القضية التي حركت قرائح الشعراء وأقلام الكتاب والصحفيين حتى اليوم، هي القضية الجوهر للأمة العربية، ألا وهي القضية الفلسطينية، لأن تقسيمها وفقا لوعد بلفور 1948 شكل نكبة حقيقية الشعب الفلسطيني بل للشعوب العربية والإسلامية، فبعيد النقسيم جادت قرائح الشعراء تعبيرا وتصويرا ومنهم مفدي زكريا، حيث قال:

فلسطين ... يا مهبط الأنبيآ ويا قبلة العرب الثانية ويا حجة الله في أرضه ويا ، هبة الأزل السامية ويا قدسا ، باعه آدم كما ، باع جنته العالية فلسطين ... والعرب في سكرة قد انحدروا بك للهاوية )22

يظهر أن مفدي زكريا قد تفاعل هو الآخر مع القضية الفلسطينية داعيا كل عربي حر إلى الانتفاضة وتوحيد الصف وإعلان الجهاد لتحرير فلسطين، وتجاوز الخلافات العربية العربية، والتعامل العقلاني مع الوضع الراهن، باعتبارها قضية مصيرية متعددة المشارب قوميا إسلاميا وحتى إنسانيا.

كما شارك الشاعر الشعبين المغربي والتونسي بمناسبة حصولهما على الحرية والاستقلال، كما قاسم الشعب المصري حزنه عقب الاعتداء الثلاثي على هذا البلد العربي الشقيق العام 1956، بقصيدة تحت عنوان " قل يا جمال" وكانت هذه الأخيرة من بين مازج به في السجن، كما بارك الثورة اللبنانية المظفرة سنة 1958 ضمن قصيدته المشهورة بـ " معجزة الصنائع".

والحديث عن الهموم العربية طويل وعميق عمق الجرح، والكلام أيضا عن الإنجازات والانتصارات العربية أطو ل ويضيق المقام للعد والإحصاء.

## الهوامش والمراجع

- 1- د. عزيزة مريدن : القصة والرواية ، دار الفكر ، دمشق ، ط1/ 1980، ص40.
  - -2 د. عمار طالبي : عبد الحميد بن باديس ،حياته وآثاره،ج3، ص573.
    - 3- محمد العيد آل خليفة : الديوان ، ص75.
  - 4- د. عمار طالبي: عبد الحميد بن باديس، حياته وآثاره، ج3، ص390.
    - 5- عبد الحميد بن باديس : الديوان، ص111.
    - 6- د. صالح خرفي : الشعر الجزائري ، ص148.
      - 7- محمد العيد آل خليفة: الديوان ، ص175.
      - 8- محمد العيد آل خليفة: الديوان ، ص176.
    - 9- د. صالح خرفي : الشعر الجزائري ، ص154.
    - -10 مفدى زكريا: اللهب المقدس، ص196، 197.
    - 11 محمد العيد آل خليفة : الديوان ، ص430،431.
  - 12- العربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبرى، ص124.
- 13- العربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبري، ص126،127.
- 14- العربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبرى ، ص142،143.
  - -15 مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص 160.
    - 16- مفدي زكريا: اللهب المقدس، ص71.
    - 17- مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص79.
    - 18 مفدي زكريا: اللهب المقدس، ص97.
  - -19 مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص30،31.
  - -20 مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص42،43.
    - 21 مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص84.
  - -22 مفدي زكريا : اللهب المقدس ، ص336،337.

## دون كيشوت يزور إلى الجزائر.

د مخلوف عامر أستاذ محاضر قسم اللغة العربية معهد الآداب و اللغات المركز الجامعي / سعيدة



غداة الاستقلال، وجد الكاتب الجزائري نفسه بين لؤكّي كماشة: بين صورة الماضي القريب وصدمات الواقع المتحول. فكان يلتفت إلى الماضي ليستحضر حرب التحرير يسائلها طورا ويتلذذ بذكراها أطوارا وهو في ذلك يحن إلى ماض مجيد يستأنس به وقد يوظفه لنقد الواقع، وقد يُقحمه فيأتي امتدادا للخطاب السياسي الرسمي الذي جعل من التراث الوطني شعارا لتكريس الشرعية التاريخية والمحافظة على السلطة.

في المرحلة الأولى كان التراث المحلي/الوطني هو الغالب وكانت حرب التحرير هي الصورة الأولى التي ترتسم في الأذهان، ثم انتقلت الكتابة الروائية لتطال التراث العربي الإسلامي ولكن من منظور إيديولوجي بوصفه أحد تجليات الخطاب السائد يومئذ، والذي تميز بالصراع بين "اليمين" و "اليسار" وكان الدين يشكل محورا أساسيا في هذا الصراع.

وبالنظر إلى أن الاتجاه المضموني في الأدب والنقد كان مقدما فقد شجع على التمادي في تصوير المشهد السياسي وكأن الانعكاس الآلي صار قناعة راسخة لدى معظم الكتاب مما طبع أعمالهم بكثير من الفجاجة والتسطيح إلاً ما ندر.

ولكن مع مطلع الثمانينيات بدأت موجة الخطاب الاشتراكي تتحسر وبدأ بعض الكتاب يراجعون قناعاتهم الأدبية ولعلهم راكموا من التجربة ما يؤهلهم لتدارك عيوب التقريرية والتسجيل ولعلهم أدركوا أيضا أن حضور التراث في العمل الأدبي -وإن كان لا يخلو من شحنة إيديولوجية سياسية - إلا أن البعد الجمالي يبقى هو المقياس الأساسي الذي يُحتكم إليه في لعبة الخفاء والتجلي. من هنا ستظهر مجموعة من الأعمال تتجاوز حدود التراث الوطني لتعانق التراث العربي الإسلامي في مجموعه ساعية إلى تقديم قراءة جديدة في صياغة جديدة. ومن هنا أيضا وظف الدين والتاريخ والسياسة والسيرة الشعبية والعادات والتقاليد بأشكال ورؤى متفاوتة.

ويمكن القول إنه في الوقت الذي ظهرت فيه أعمال لا تصلها بالرواية إلا التسمية، ظهرت أعمال أخرى لا تقلِّ قيمة عن أهم الأعمال التي اشتهرت بتوظيفها التراث في الأدب العربي المعاصر.

فأما في التسعينيات فقد كان للخطاب السياسي حضوره مرة أخرى. إذ عاد إلى الواجهة بقوة وعنف وأصيب الكاتب بصدمة لم يكن يتوقعها واضطر إلى مواكبتها وتسجيل آثارها، ولعله من اللافت للنظر في هذه الفترة أن يسارع صحفيون إلى إصدار روايات تميل إلى اللغة الصحفية والتحقيق أكثرمما تسعى إلى خلق بنية فنية متميزة.

إن الحركة الأدبية في الجزائر ارتبطت بالتحولات السياسية منذ نشأتها، فلا غرابة أن ترتسم هذه التحولات في سائر الأعمال وأن يتقدم المضمون إلى الواجهة حتى لكأن المضمون في انعكاسه على صفخات العمل الأدبي يعكس نية في جعله جسرا للعبور إلى شاطئ الأدبية وخاصة ما يتعلق منه بحرب التحرير أو بالخطاب الاشتراكي.

والذي يبقى غائبا أو شبه غائب في كل هذا إنما هو النقد. فما عدا الجهود الأكاديمية المتمثلة في بعض البحوث الجامعية والتي لم تر النور في أغلبها، فإن البقية إما أنها محاولات محتشمة تظهر من حين لآخر، وإما أنها بقيت في حدود النقد التقليدي الذي لم يُفد من المدارس النقدية المعاصرة أو إنه من النوع الذي لم يتخلص من التوجه المضموني. وفي كل الحالات ،يمكن القول إن الحركة الأدبية في الجزائر بلغت درجة من النضج والتميز في الكتابة الروائية بحيث تستدعي التأمل والدرس، وهذا على الرغم من أن عمرها الأدبى يعد قصيرا موازنة بالرواية العربية في نشأتها وتطورها.

ومن أبرز الروائيين الذين اهتموا بتوظيف التراث "واسيني الأعرج" إذ يحضر التراث الوطني والعربي الإسلامي في سائر أعماله، ولكنه في رواية "حارسة الظلال " يوظف شخصية "دون كيشوت" ليعيدنا إلى الجسور الرابطة بين ضفاف المتوسط، وإلى واقع الجزائر أواخر القرن العشرين.

#### "دون كيشوت" يعود إلى الجزائر:

من المعروف أن "ميشيل دي سرفانتيس"، أسر في الجزائر من عام :1575 إلى1580، وبعد قيامه بعدة محاولات للهروب باءت كلها بالفشل، دُفعت فدية لشرائه بعدما تحصل أخوه "رودريكيه" على مثلها ثلاث سنوات قبله. ويبدو أن هناك عدة أعمال تتعرض لسنوات بقائه بالجزائر ومنها التقرير الذي وضعه بنفسه سنة 1580. وبعد تحريرالأسرى وصلوا إلى دنيا من مملكة بلنسيا في شهر نوفمبر.

والفصل الذي خصصه من "دون كيشوت" لمدة أسره في الجزائر هو الذي عنوانه "قصة الأسير الذي يحكي حياته ومغامراته" ( le captif ) والمكان الذي سجن فيه كان يُطل على بيت أحد الأثرياء له بنت جميلة تدعى " زُرَيْد ".

وذات يوم رأى عصا تتدلى من نافذتها قد علق بنهايتها منديل. حاول رفاقه من الأسرى أن يستلموه لكن الفتاة – كما نعرف لاحقا – أبت إلا أن تختار "سرفانتيس" ليكون المنديل من نصيبه حيث وجد فيه عشر قطع ذهبية، وكانت في كل مرة تبعث إليه بمبلغ من النقود يرتفع تدريجيا، بالإضافة إلى الرسالة التي تحكي فيها قصتها والتي مفادها أنها مسيحية متعلقة بمريم العذراء ولم تعد تطيق العيش في هذا المكان وهي تَعْرض عليه أن تعينه على الخروج من السجن مقابل أن يأخذها معه وأن يتزوجها.

وهكذا يتبين من خلال العلاقة بينهما أن هذه الفتاة لم تكن مدفوعة بدافع الحب، بقدر ما كانت تحركها قناعتها الدينية المسيحية، وكأنها في كل مساعيها تعقد مع الأسير صفقة، تتخلى بعدها عن أبيها الذي – رغم ما يربطها به من محبة قوية – إلا أنه يُتْرك في عرض البحر لتصل هي مع المجموعة إلى اسبانيا.

مما يعني أن الرابطة الدينية كانت اقوى من أن تُقاوم، وأنها بقيت أوْلى من صلة الرحم. خاصة وأنها تكرِّر في رسالتها تحذيرَها له من عقاب لالة مريم في حالة ما إذا سوَّلت له نفسه أن يخدعها.

والحقيقة أنه كان يشاركها هذه القناعة بوضوح، ولذلك حين وصلته رسالتها سارع إلى تقبيل المنديل والصليب الذي في خاتمة الرسالة.

وإن "دون كيشوت" الذي صار على مرّ العصور شخصية أشهر من "سرفانتيس" الذي أبدعها أصلا، تتميز بالبراءة وصفاء السريرة والسذاجة أحيانا والذكاء أحيانا أخرى، لأنه يلتهم الكتب إلى حدّ يبدو فيه أشبه بموسوعة أدبية، وما يلبث أن يرتكب حماقات فيصارع طواحين الهواء ويطارد الأوهام. فينبئ – بذلك – عن توديع مرحلة تاريخية آيلة إلى الزوال.

ف" دون كيشوت " الذي التقطه "سرفانتيس " من مكان وزمان مُحدَّديْن ليعلو على الزمان والمكان، ما كان له ليمارس هذا الحضور القوي عبر القرون لولا عبقرية الكاتب المبدع الذي يرى بعين غير عادية ما لا نراه، ويقف بحسِّه المرهف على القيم الإنسانية الخالدة فيقدم لنا المألوف في صورة اللامألوف.

فلماذا اختار " واسيني " أن يوظف شخصية " دون كيشوت"؟ هل لمحاكاة "سرفانتيس" أم لمعارضته " ؟ أم لأن "دون كيشوت" مازل مجسدا في نماذج بشرية تعيش بيننا اليوم؟ أم لأن بعض العصور التاريخية – وإن هي تباعدت في الزمن – تبقى تحتفظ بمميزات مشتركة؟

في الواقع، إنها ليست المحاولة الأولى التي يتخطى فيها "واسيني" الحدود الجغرافية ليعانق بأدبه هذا الجزء من التراث الإنساني، فقد سبق له أن وظف بشير الموريسكي في روايته "رمل الماية، فاجعة الليلة السابعة بعد الألف". إشارة منه إلى اللقاء التاريخي بين العرب والإسبان، ولكن ليس على سبيل المحاكاة والتكرار، بل تنحو الرواية لديه منحى البحث الذي يراجع المُسلمات ويثير الأسئلة الاستفزازية ويسوق الملاحظات النقدية، وكلها تتضمن دعوة إلى القيام بقراءة واعية للتاريخ عموما والتاريخ العربي الإسلامي منه تحديدا.

يوضِّح الجدول التقريبي التالي العلاقة بين شخصيات الرواية، وكيف أن الحوار والتواصل يتمُّ اكثر بين "دون كيشوت" و "حسيسن" مما ميِّز بخط أبرز في الجدول، وهو يؤكد فكرة التواصل الثقافي بينهما والتقارب في القناعات أيضا.

| المروي له | المروي عنه | الراوي |
|-----------|------------|--------|
|-----------|------------|--------|

| س                                                                                    | حسيسن                     | حسيسن            |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------|--|--|
| المكتبي الموريسكي                                                                    | حنًا                      | الجيلالي /البواب |  |  |
| حسيسن                                                                                | دون كيشوت                 | الجيلالي /البواب |  |  |
| حسيسن                                                                                | دون كيشوت                 | دون كيشوت        |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | الإسلاميون                | حسيسن            |  |  |
| حسيسن                                                                                | دون كيشوت                 | دون كيشوت        |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | عائلة جليد                | حسيسن/ الجريدة   |  |  |
| الوزير                                                                               | دون كيشوت                 | حسيسن            |  |  |
| في البيت ، حوار حسيسن مع دون كيشوت ثم ، حنا مع دون كيشوت                             |                           |                  |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | الوشم                     | حنا              |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | الطاكسي ووضع البلاد       | حسيسن            |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | وضعه                      | صاحب الطاكسي     |  |  |
| حسيسن                                                                                | الدخول إلى المفرغة        | حارس             |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | المفرغة وما تخبئه         | حسيسن            |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | التمثال النصفي            | شفيق             |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | رينيار                    | شفيق             |  |  |
| حسيسن ودون كيشوت                                                                     | كورديلُو شطاين            | شفيق             |  |  |
| حسيسن ودون كيشوت                                                                     | وزارة الثقافة والتحف      | شفيق             |  |  |
| شرطي مجهول الهوية يجري حوارا مع حسيسن ودون كيشوت                                     |                           |                  |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | وزارة الثقافة والوزير     | حسيسن            |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | سرفانتيس                  | حسيسن            |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | مديرة المتحف              | حسيسن            |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | العهد التركي وفيلا سيساني | حسيسن            |  |  |
| حسيسن ودون كيشوت يجريا حوارا مع أطفال الحي                                           |                           |                  |  |  |
| دون كيشوت                                                                            | فيلا ميدسيس               | حسيسن            |  |  |
| أربعة أشخاص، يبدو أنهم من الشرطة يجرون حوارا مع حسيسن ودون كيشوت ثم يقودونه للتحقيق. |                           |                  |  |  |
| سعْي حسيسن بين السفارة الاسبانية ووزارة الداخلية من أجل إنقاذ دون كيشوت .            |                           |                  |  |  |
| زكية / الكاتبة                                                                       | ملف غرناطة                | حسيسن            |  |  |
| حسيسن                                                                                | المدينة                   | رسالة دون كيشوت  |  |  |

| حسيسن     | رحلته وسجنه | كورديلُّو دون كيشوت |
|-----------|-------------|---------------------|
| دون كيشوت | الجد والسجن | زرید / مایا         |

"فاسكيس دي سرفانتيس دالميريا" هو الاسم الحقيقي لهذا الصحفي الذي جاء يبحث عن آثار جده "ميغال دي سرفانتيس". لكن الشبه الكبير بينه وبين الشخصية التي ابتدعها جدُّه جعل الناس ينادونه "دون كيشوت".

ولعل من أوجه الشبه البارزة الموجودة بينهما، انحيازهما للفقراء والمعدمين وحُبهما للمغامرة والكتابة.

ومن أوهامه الدونكيشوتية أن يجد فنادق الجزائر مشغولة كلها فيظن أن البلد بخير وأن السواح يؤمُّونه بكثرة، وما يقال من وراء البحر عن هذا البلد الآمن الجميل ليس سوى إشاعات، ولم يكن يدري أن الفنادق إنما امتلأت بمن هجروا بيوتهم خوفا من جحيم الإرهاب الأصولي.

وكان يتوقع أنه لايجد صعوبة في تتبعه آثار جده، وإذا به يكتشف أن الكنوز الأثرية مدفونة تحت مفرغة للزبالة. و "حسيسن" الموظف في وزارة الثقافة مُحْرج جدا، لأنه لا يستطيع أن يضمن له شيئا مما يبحث عنه ولا يستطيع أن يوفر حمايته فيقول:

(( ربما اشستطعت أن أخفف عليه هيبته التي كنت أراها ترتسم في الأفق عند رؤيته لمغارة سرفانتيس المأساوية التي أصبحت امتدادا لمزبلة حي بلكور – مهمتي صعبة، إذ كيف أستطيع أن أنزع عنه أوهامه بدون أن يخسر إمكانية إنهاء مهمته. الشيء الوحيد المؤكد أن معلوماته عن الجزائر ومخاطرها محدودة جدا، مما يجعل من مهمتي قضية جدية ))(1)

ثم يفتعلون له كل المبررات لتلصق به تهمة الجوسسة فيُحْبس، ولا يُفْرج عنه إلا بعد جهود مضنية من قبل مضيّفه " حسيسن " وبعد مساع من السفارة الإسبانية.

ونقرأ في ثنايا النص سردا لمسار "ميغال سرفانتس" والمدن التي مر بها، وكيف أنه لم يُعْرف في البداية فأخلط بالعبيد والسراق والمواشي، ويذكر محاولات هروبه الفاشلة، فتَرد سيرته مرة على لسان حسيسن/الكاتب، ومرة أخرى على لسان "دون كيشوت" الحفيد، وتتخلل السرد تساؤلات تشكيكية في بعض المعلومات الواردة في الكتب التاريخية، من ذلك قوله:

( طوال اليوم وأنا أتساءل بدون أن أصل إلى إجابات مقنعة. شيء ما ظل يشغلني حول جرح سرفانتيس وعدم مقدرته عن الدفاع عن لو صولاي. التأويل بدا لي غير مقنع، فارغ بلا أحلام ولا ألوان، أعتقد أنه لم يكن أصلا في يومه. لماذا طلب من دون خوان النمساوي الإذن بالعودة إلى

اسبانيتا (...) هل خاب ظن سرفانتيس في قائده دون خوان الذي وعده بالجنة المسيحية ولم يوف بوعده؟ (...) هل كانت عودته شكلا من أشكال الحساسية والاحتجاج؟ (...) سفره ومخاطرته بهذه الطريقة هي تعبيره الخاص عن عدم الرضى والخيبة ))(2)

تحتوي الرواية على مجموعة من القصص، كل واحدة تستدعي الأخرى وتتضمنها، قصة دون كيشوت الحفيد، وقصة حسيسن، وقصة سرفانتيس، وقصة الجدة، وقصة مايا، وهي القصص التي يمكن أن تعد رئيسية بالقياس إلى الحديث عن شفيق أو الحارس أو صاحب النظارات السوداء أو الوزير.

ومن خلال الجدول التقريبي للراوي والمروي له والمروي عنه يتبيَّن - كما سبق الذكر - أن التواصل الغالب إنما هو بين الصحفي الإسباني وحسيسن الموظف بوزارة الثقافة، حتى إن التهمة الموجهة إلى "دون كيشوت " تطال حسيسن أيضا وتتتهي به إلى أن يُطرد من عمله. ولعل ذلك ما يؤكد قناعة " واسيني" في قوله على لسان الوزير الديماغوجي المخادع:

(( في هذا الزمن الصعب المليء بالضغينة والأحقاد، وحدها الثقافة تستطيع أن تقرب بين الشعوب.. دون كيشوت قام بدوره تجاه الإنسانية ويقي علينا إتمام البقية... صحيح أنه إسباني ولكنه جزائري بشكل من الأشكال، ونطالب بحقنا فيه فقد صار ملكا للإنسانية ))(3)

إنه تعبير صريح من قبل الكاتب عن قناعته بضرورة إقامة العلاقات الإنسانية على أسس لا تحول دونها الحواجز الدينية ولا العرقية ولا السياسية ولا الجغرافية. وهو يرى نفسه منحدرا من سلالة الموريسكيين أولئك الذين هجروا الأندلس بعد سقوط غرناطة. ولذلك فإن جدَّته بقيت مشدودة إلى الماضي الأندلسي، تَحنُ إليه وتستحضر صوره الزاهية مستنكرة ما آلت إليه الأوضاع من حولها.

وعندما يلتقي "دون كيشوت"، فإنهما يتفاهمان بسرعة، ويستقبله في بيته جدَّته وكأنه لا يستقبل غريبا، بل يبدوان من أصول واحدة ولولا الجذور الثقافية والجسور التي أقيمت على القيم الإنسانية، ما كان لهما ليتعارفا ويتآلفا بهذه السهولة والسرعة. ولا شك أن الروائع الأدبية - ومنها رائعة سرفانتبيس-كان لها فضل كبير في تحقيق هذا اللقاء بين صحفي/محقِّق، وروائي/باحث.

يقول:

(( الله غالب واش ندير مع ساحرة من ورق هي استنساخ مجنون لامرأة أندلسية أحببتها حتى صارب مرضي المستعصي؟.. لا أحد غيري يستطيع ادعاء رؤية وجهها الذي شق عليَّ مرارا خلوتي في الحلم، السفر في جسدها ولثم عينيها المائلتين لدرجة أستطيع معها القول إنها من عائلتي، نشترك معا في رابطة الدم والذاكرة وشيء غامض يصعب تحديده.(...) هي قريتي لأني مثلها منحدر من مكتبي

موريسكي وجد نفسه ذات يوم حزين مجبرا على ترك أرضه وجنته الأندلسية ومدينته، غرناطة الجريحة ))4.

دون كيشوت الحفيد، لم يسلم - بدوره- مما أصاب جدَّه "سرفانتيس". فلقد غامر مثله بالإبحار نحو المجهول، واقتفى آثار جدِّه حتى دهاليز السجون، وخرج من السجن - هو الآخر - بفدية أو صفقة أو ما شابهها بعد تدخل سفارة بلده، ثم ترك كتابا يرسم فيه معالم الطريق الذي سلكه وما لقيه فيه من متاعب قد تعادل السنوات الخمس التي قضاها جدُّه في المكان نفسه.

وفيما يبدو كتاب "دون كيشوت الحفيد" أوالكورديلُو نسخة أخرى من "قصة الأسير" على مستوى الشكل، إلا أن فرقا جوهريا يتسرَّب إلى الكورديلُو من جرَّاء العلاقة بينه وبين "مايا" التي يصرُ على أن يراها ويسميها زُريد. حيث يلتقي بها في مخافر الشرطة، وهي تتقن عدة لغات واضطرَّت أن تشتغل في هذه المراكز مترجِمة. والحوار الذي يجري بينهما ذو دلالة، يقول:

## (( - يا مايا أنت مدهشة تذكرينني بشخصية نسائية عند سرفانتيس ...

- من زريد؟ لالة مريم؟ كما ترى لست جاهلة بجدك إلى هذا الحد يبدو لي أن قساوة الأسر لا تتلخص في الحجز ولكن في آليته الجهنمية، فهو يعمي البصر والبصيرة. جدُّك مثلا لم يفهم هذه البلاد جيدا والكثير من تفاصيلها الحميمية تسربت من يده. الدين عماه إلى حدود عالية. جعل من زريد صورة لقلقه وارتباكه وكان بإمكانه أن يجعل منها مادته الأدبية للتسامح الديني ))(5)

هنا - بالذات - تكمن مراجعة التاريخ، أو هي القراءة النقدية لسرفانتيس على وجه التحديد.

ف"واسيني" لا يوظف رواية دونكيشوت أو الفصل الخاص بقصة الأسير منها، على سبيل التنميق أو مجرد الاستشهاد لتزيين عمله الأدبي، بل يحضر هذا الجانب التراثي في ضوء قراءة نقدية واعية بأدواتها المعرفية والفنية.

ف"مايا " سرفانتيس الحفيد هي غير " زريد" التي تَعلَّق بها جدُّه. إنها امرأة من طينة أخرى، ولذلك ستزيل عنه حجاب الوهم الذي كان يحمله بأن توضيح له:

- 1- أنها ليست زريد. اللة مريم.
- 2- أنها لا تجهل جدَّه سرفانتيس.
- 3- أن الحجز يعمى البصر والبصيرة
- 4- أن جدَّه لم يفهم تفاصيل هذه البلاد
  - 5- لقد أعماه التعصب الديني
- 6- عجز عن أن يجعل من زريد مادة أدبية للتسامح الديني.

ويصرِّح في موضع آخر قائلا:

((اللقاء بينه وبين الجزائر لم يتمّ، لكنه لم يستطع أبدا أن يتفادى زريد الموريسكية المذهلة (...) لا ياعزيزي سرفانتيس، أعتقد أنك اخطأت. هي نافذة ولم تكن كوة كما كنت تكرر دائما . عندما صعدت إلى سطيحة السجن مثلما كان يفعل أغلب السجناء الذين ينتظرون الفدية ليطلق سراحهم، كنت أول من اكتشف هذه المرأة. وبسبب أنانية ضامرة تمنيت أن أكون الوحيد من يحادثها أو على الأقل يراها. أول ما لمحت زريد وجهك حدث بينكما الذي كنت تبحث عنه))(6)

ولكن لماذا واسيني يستدعى "سرفانتيس" من التاريخ الأدبي؟

هل لمجرد اطلاعه على دون كيشوت أو إعجابه به؟ أم لشعور دائم لديه بحضور التاريخ الأندلسي المشترك؟ أم بسبب تشابه الوضعين ولو تباعد الزمن؟

الثابت أن ما يقوم به "واسيني" ليس مجرد نزوة تُمُليها ظاهرة توظيف التراث التي أصبحت أشبه بموضة جديدة يتسابق الكُتاب في استلهامها لتزيين أعمالهم. ولذلك أتصوَّر أن العوامل السابقة تتفاعل مجتمعة ليتمخَّض عنها عمل بهذا المستوى.

فأما الاطلاع على أعمال سرفانتيس فذلك ما يحضر بجلاء في المتن الروائي ذاته، ومعظم روايات "واسيني" تجعلنا أمام روائي باحث لا يلتقي مع نص آخر إلا عن دراية وبعين ناقدة. يصدق هذا عى السيرة الهلالية في "نوار اللوز" وعلى "ألف ليلة وليلة" في "رمل الماية" فضلا عن توظيفه التاريخ الوطنى في سائر كتاباته.

فأما "سرفانتيس" فإن حياته وحدها كفيلة بأن تكون مادة أدبية خصبة. فمنذ ميلاده سنة 1547 بالقلعة وحتى وفاته سنة 1616 بمدريد، خاض المغامرات وتنقل بين مدن وبلدان، ركب البر والبحر، عرف الجراح الجسدية والنفسية أيضا، ذاق مرارة السجن، وعرف نعيم الحرية كذلك، استمع إلى حفيف الورق قارئا وكاتبا، وأدرك ما للحبر والقلم من سلطة نافذة في عقول الناس، فانكب سنوات طويلة على تدبيج رائعته الخالدة "دون كيشوت دي لا مانشا".

وبما أنه ركب الأهوال بشجاعة نادرة، فإنه ربما توهم أنه ذو شأن أكبر بكثير مما ناله، ولعله تذكر يوم قُبض عليه فأُخلط بالعبيد والسراق والمواشي ولم يُفْرج عنه إلا بعد خمس سنوات طوال فربما أوْحت إليه هذه الظروف المتقلبة في حياته بأن يرسم شخصية (( دون كيشوت الذي لخص فيه كل الحماقات الكبرى للإنسان الذي يظن نفسه كل شيء وهو لا شيء))(7)

ومثلما تفطن "واسيني" إلى اقتناص "دنيازاد" ليجعلها بديلا عن "شهرزاد"، تبوح بالمسكوت عنه وترسم صورة أخرى غير الصورة الكاذبة التي قدمتها "شهرزاد" لـ" شهريار " خوفا ونفاقا لتَنْجوَ من المؤت.

كتب ذلك في روايته "رمل الماية، فاجعة الليلة السابعة بعد الألف"، وفيها ابتدع شخصية بشير الموريسكي بغلاف أسطوري جعل قصته تتقاطع مع قصة أهل الكهف القرآنية، وراح من خلال ذلك كله يراجع التاريخ العربي الإسلامي ليكشف عن المُغيب فيه.

تفطَّن أيضا إلى توظيف "دون كيشوت" بوصفه حفيدا لـ"سرفانتيس"، وهو بالمعنى الأدبي ابن وحفيد حقا، وقد استمر يمارس حياته ككائن عادي تتناقل الألسنة اسمه، وغير عادي في الوقت نفسه لأنه مُنْتقى من نماذج متنوعة، لأنه نموذج النماذج، يأخذ منها جميعا ليتميز عنها جميعا.

وعندما يجعل "واسيني" شخصية "حسيسن" تتحدر من مكتبي موريسكي، ويجعل "دون كيشوت" ينحدر من سرفانتيس، فإنهما يتصلان أصولا ويلتقيان فروعا. وهذه الرابطة ليست عِرْقية بقدر ما هي تاريخية ثقافية ويكفى أن تُرفع الحواجز التعسفية لتنطلق القيم الإنسانية المحبوسة.

إن مجموع القصص التي تتلاقى لتشكل بنية واحدة في "حارسة الظلال"، إنما تحكي - في الواقع - قصة الجزائر.

ففيها تدفن الكنوز الأثرية النادرة تحت الأوساخ، وفيها المسؤول الأول عن الثقافة يجهل قيمة التحفة الثقافية فلا يُقْلقه أن تتام في الزبالة أو تبقى عُرْضة للتهريب أو تُحوَّل إلى دهاليز للبحث والاستنطاق أو تقدم هدية لمسؤول أجنبي لترتيب علاقة وتحقيق مصلحة شخصية. مع أن ((هناك أشياء لا تحتاج إلى قوة في التسيير أو تفكير استثنائي. مغارة مثل مغارة دون كيشوت يمكنها بمجهود بسيط أن تصير مَعْلما تاريخيا مُهِما ليس في البلد وحده لأنها تراث إنساني، بحد أدنى من الاهتمام)). (8)

إنهم يمارسون القرصنة كما في زمن "سرفانتيس"، ويكمُّون الأفواه التي تعارضهم. إذا كان قد سُجن "سرفانتيس" في زمنه فإن حفيده قد سُجن أيضا، فأما حسيسن فسجنه من نوع آخر، لقد بُتر ذكرُه ولسائه ليكون – فعلا – مواطنا صالحا كما يريدون أن يدجنوا كل الناس.

قد تختلف الأزمنة والأمكنة ولكن جوهر الممارسة السلطوية قد يظل واحدا، والذين يدفعون الثمن هم أولئك الذين يرفعون راية الحقيقة الغائبة، ويخوضون في حياتهم كتابة المغامرة، ومغامرة الكتابة. وهي القاسم المشترك بين "سرفانتيس ودون كيشوت وحسيسن /الكاتب" في حارسة الظلال.

وإن " واسيني" في هذا العمل، حين يستدعي "سرفانتيس " فمن أجل أن يعرفه أكثر ويقدم هذه المعرفة للقارئ، وهو يقوم بدور عَجَزَ القراصنة أن يقوموا به فلم يحافظوا حتى على تمثاله.

وربما كان حظنا مع "سرفانتيس" أن الذي لم يحفظه متحف رسمي، يحفظه اليوم متحف الرواية الجزائرية متجسدا في رواية "حارسة الظلال " ولقد قيل عن قصيدة البحتري التي وصف فيها خراب إيوان كسرى، أن البحترى نقل كسرى من الإيوان إلى الديوان، فكان في الديوان أخلد منه في الإيوان.

و "واسيني" لم يوظفه محاكاة ولا تكرارا ولذلك لا يتردد في نقده. إنه البحث المروي الذي لا ترهّله المعلومات المتراكمة، بل تبصّره بما يعرض عليه من معلومات ليتعامل معها بقراءة واعية.

يسوقنا الكاتب عبر هذا الامتداد التاريخي والأدبي لنعانق القيم الإنسانية الخالدة، ولكنه يعيدنا إلى مواقعنا لننظر يعين الحكمة إلى ما يجري من حولنا، إلى المرارة التي تدفع إلى فعل الكتابة، وإلى الكتابة التي تشير - رغم القمع - إلى مصدر المرارة.

((ثورة عظيمة يمكن أن تصير لا شيء إذا وجدت نفسها بين الفاشلين مثلما يحدث عندنا. غيرت جزءا من وجه العالم ولكنها أخفقت في تغيير مصائر الملايين من الناس الذين وُعدوا بالجنة))(9).

إن رواية "حارسة الظلال" هي من وحي مأساة التسعينيات في جزائر القرن العشرين. وإنه بالرغم من المسافة الزمنية الفاصلة بين هذا العهد وعهد "سرفانتيس"، إلا أن الذين سجنوه ولم يميزوا بينه وبين العبيد والمواشي أيضا، مازالت سلالتهم هي التي تحكم البلاد، وإلا ما كانت مغارته اليوم امتدادا لمزبلة حي بلكور في العاصمة، ولما تعرضت الكلمة الحرة للخنق والتضييق، جزائر تَحالَفَ فيها قُطاعُ الأعناق مع قُطاعِ الأرزاق لِتُهدر دماء الأبرياء ويبقى شعار الشرعية التاريخية والشرعية الثورية مطية للاستمرار في السلطة إلى أن صار هذا الشعار تجارة بائرة.

واستدعاء المشترك بين التاريخ العربي الإسلامي والتاريخ الإسباني لا يتحقق إلا إذا كانت القيم الإنسانية الخالدة هي وحدها الجنسية الدائمة بين قلوب الناس بدلا من المعاداة والتتاحروخاصة باسم الدين.

تروي كتب التاريخ أنه لما غزا المسلمون جنوب أوربا مرت جيوشهم بدكان صانع حلوى في إحدى المدن، فخبأته زوجته خوفا عليه. ولما انصرفوا خرج من مخبئه وقد غمرته نشوة الفرح واهتدى إلى صنع الحلوى التي لها شكل الهلال " croissant " رمز المسلمين. وأقبل مواطنوه يلتهمون هذه الحلوى نكاية في الغزاة إلى أن صار من أثرياء البلدة وأعيانها.

لعله يأتي اليوم الذي لا يستشعر فيه المسلمون حقدا ولا كراهية ولا يمتنعون عن أكل ال" croissant " إذا هم عرفوا القصة، كما لا يفكرون في صنع حلوى في شكل صليب يأكلونها انتقام وهكذا يمكن القول في الخلاصة أن "واسيني" يحقق مجموعة من الأهداف من خلال هذه الرواية ومنها:

- 1. أن التراث الإنساني ومنه الأدبي موروث مشترك لا يخضع للحدود والحواجز.
- 2. أن المتخيل بإمكانه أن يرفع المحلي إلى المستوى الإنساني حيث تتعانق القيم الإنسانية الباقية .
- 3. أن الأعمال الإنسانية الخالدة مهما ارتقت ومنها دونكيشوت لا تخلو من البصمات الذاتية مما يرفع عنها هالة القداسة ويجعلها مُعَرضة دوما للنقد والمراجعة .
- 4. أن الإبداع الأدبي ومنه الرواية من شأنه أن يحفظ ما تعجز عن حفظه المؤسسات الرسمية حين تصبح الثقافة في آخر اهتماماتها، ناهيك عن أن تجد فيها فرصة للمتاجرة والنهب .
- 5. ورواية "حارسة الظلال" في نهاية الأمر، بقدر ما هي دعوة إلى التمتع بقراءة "دونكيشوت"، فهي في الوقت نفسه، دعوة إلى استكشاف الواقع الجزائري برؤيا واعية.

## الهوامش والمراجع

(1) : واسيني ( الأعرج )، حارسة الظلال -منشورات الفضاء الحر - 2001 ، ص : 39.

(2): نفسه ، ص : 167- 168

(3) : نفسه ، ص : 44- 45

(4) : نفسه ، ص : 18- 19

(5) : نفسه ، ص : 204 - 205

(6) : نفسه ، ص :174

(7) : نفسه ، ص : 181

(8) : نفسه ، ص : 211

(9) : نفسه ، ص : 197.

#### <u>مراجع أخرى :</u>

Cervantes(Michel)- Don quichotte ; Editions Baudelaire - livre club champs élysées - Paris -1 trimestre , 1965 .

Cervantes (Michel) - l'ingénieux Hidalgo de la manche , Garnier Flammarion - Paris , 1969 . بوجدرة (رشيد ): معركة الزقاق ، المؤسسة الوطنية للكتاب ، الجزائر 1986.

واسيني ( الأعرج) : - نوار اللوز ، تغريبة صالح بن عامر الزوفري ، دار الحداثة 1983

# كتابة العنف أو محنة المعنى في "رواية عواصف جزيرة الطيور" لد: جيلالي خلاص

د. شارف مزاري أستاذ محاضر قسم اللغة العربية معهد الآداب و اللغات المركز الجامعي / سعيدة



ة "عواصف جزيرة الطيور" للروائي جيلا للي خلاص ضمن الأعمال الروائية الجزائرية

المعاصرة التي تمثل تجربة جديدة بما تحمله من رؤية مزدوجة من حيث المضمون والأسلوب الفني.

لعله وبحكم أن الأدب الجزائري يظل يشكل متابعات لما يحدث في الوطن، قدر له هذه المرة أن يواكب أحداث فترة التسعينيات الدموية، لأن وقع الصدمة كان قويا الأمر الذي جعل الأدب يسارع إلى الاقتتات مما يساقط من أحداث إجرامية متتالية تمثل ظاهرة العنف فيها بمختلف أشكالها ووسائلها السمة البارزة. ولعل هذا أحد الأسباب التي جعلت الأدب الجزائري يتجه هذا الاتجاه، مما يفترض أن نطلق عليه تجاوزا أدب المحنة، لأنه اعتمد على مرجعية خاصة تغيرت فيها ملامح الخطاب السياسي، واستمر العنف والتقتيل وفرضت هذه الأحداث المأساوية حضورها مما كان لها انعكاس على المنظومة الإبداعية ننطلق في هذه المقاربة النقدية من تحديد الإطار الزمني والإيديولوجي الذي نعالج من خلاله ظاهرة الإرهاب بوصفها ردة أساسها الانتقام. وفي ذات الآن نجيب عن سؤال الهوية، هوية الأدب في هذه الفترة وهو: هل وجود الإرهاب أدى إلى ميلاد تجربة جديدة في الكتابة بأبعاد فنية وجمالية مغايرة؟

إن الجنس الأدبي الذي كان سباقا إلى تغطية هذه الأحداث المتعاقبة في مرحلة التسعينيات هو الرواية بمعناها الفني ولذلك نحاول أن نباشر مهمة البحث والتنقيب في المجتمع الجزائري من خلال ملفوظ المتكلمين الموظفين في الرواية. كما نسلط الضوء على لغة الرواية، وبنية النص السردية، وهما المحوران اللذان ينبني عليهما الخطاب الروائي, ومن خلالهما ننشد التكامل الناتج عن تفاعلهما. ثم نتدرج شيئا فشيئا لنبتعد عن العلاقة التقليدية التي تربط الكاتب بالشخصيات، ومن ثمة الكاتب والقارئ، لأنها في الأساس تنشأ من منطلقات الكاتب وتوجهاته أولا، ومن الغاية التي يرسمها للتأثير في المتلقي ثانيا.

إن النموذج الذي اقترحه لمعالجة ظاهرة العنف والإرهاب في الجزائر هو رواية "عواصف جزيرة الطيور" للروائي الجزائري جيلا لي خلاص.

تدور معظم أحداث هذه الرواية في مواقع مختلفة ترصدها ذاكرة الراوي بعناية، وتنتقل بين محطاتها بذكاء محكم في توظيف المحطات التاريخية التي عرفتها جزيرة الطيور التي نتفق من البدء على أنها العاصمة الجزائرية. هذه الأحداث تمر عبر فترة زمانية، تبدأ من القرن الثالث عشر من جهة الغرب الجزائري تحديدا، حيث عرفت عاصمة هذه الجهة "وهران" الغزو الإسباني والقرصنة واحتلال (مرسى الكبير). وتمر متثاقلة على العهد العثماني، وكيف هيأ الأجواء للاحتلال الفرنسي ثم عرج على مقاومة الأمير عبد القادر. وتنتهي عند أحدات أكتوبر 1988 التي عصفت بالدولة الجزائرية ورمتها في أحضان التغيير.

والواقع أن هذه الأحداث لا تعرض متسلسلة ولا هي خاضعة لعنصر الترتيب، بل تتداخل فيها الأزمنة، زمن الرواية، زمن الأحداث، زمن الراوي، زمن الكتابة، زمن القراءة ...

يتصدر "الراوي" الساحة الروائية إذ يستقطب معظم أحداثها الهامة، من يوم أن قبض عليه واقتياده للسجن، حيث يفعل تداعي الوعي فعلته في صنع الأحداث وتكوين حيثيات الرواية، كما يرتبط بعلاقات متشابكة مع عدد من الشخصيات التي تعكس في مجموعها المشهد السياسي اليومي المجسد في الخطاب الروائي على لسان الشخوص تارة وعلى لسان الراوي أخرى، كما تكشف عن البنية الثقافية، والاجتماعية والسياسية، والدينية والبطولية لجزيرة الطيور.

إن هذه الرواية تحمل مشروعا عبر سؤال يستفز المتلقي، ويدفعه للبحث عن الإجابة، وهو: ما حقيقة الإرهاب والحركة الأصولية؟ وما المرجعيات الدينية، والعرقية، والسياسية التي تؤطرها، وما علاقة ذلك بأحداث 5 أكتوبر 1988؟

يفتتح الروائي جيلا لي خلاص روايته بهذا المقطع للأمير عبد القادر "اعلم أن هذا الإقليم منذ دخل في حيز العمران، مأوى الفتن وعش الأهوال والمحن، ومنتزه الملوك والثوار، ومطمح نظر الكبار والصغار. فما هدأت لأهله روعة، ولا طابت لهم فيه هجعة، ولا ختم بساحته أمن، ولا فارقه الروع والوهن، ولا خلا منه زمان من قراع الكتائب، ومفاجأة المصائب والنوائب، ومع هذا ترى مساجده ومدارسه بالعباد والعلماء عامرة، ومجالسه بالأذكار وأنواع العلوم زاهرة ".

ثم ينطلق خلاص في وصف مظاهرة 5اكتوبر 1988. ويكر ويفر في مد وجزر عبر الزمن. يتحدث عن تاريخ جزيرة الطيور "بأهواله ومحنه وكوارثه المتلازمة عصرا بعد عصر "1 حيث تعرض لوصف احتلال الجزائر العاصمة من القوات الفرنسية، ومقاومة سليمان البيضاوي لها ببسالة " ومن المدية (المدية ولية يدخلها الشر في الصباح، ويخرج منها في العشية سيدي أحمد بن يوسف) أقبل سليمان البيضاوي على رأس جيش جرار من المتطوعين، وأخذ بزمام المبادرة"<sup>2</sup>

ويتدفق الوصف في صفحات عدة إلى هذه العبارة "ما أصعب أن تحس بالخيانة وتحدسها وتعيها، ولا تستطيع قطع دابر مدبريها، هكذا قال سليمان البيضاوي وهو يتهاوى وقد أصابته شظية قذيفة غادرة قرب باب الواد، مات بعد دقائق وقد تفجر قلبه كقنبلة موقوتة بدم قان لطخ حجر الثغرة المفتوحة قرب

الباب الذي طارت رزاته مطلقة آخر شرر اليأس والهزيمة، المشايخ باعوا آخر المفاتيح، وسقطت المدينة فجر 5 جويلية 1830"

وبعد سليمان يأخذ زمام الأمور الأمير عبد القادر، ويظل يقاوم ويقاوم من نصر إلى نصر. كل هذا يسجله الكاتب في روايته من ص36 إلى ص40 خاتما بهذه الجمل "ويأسره الغزاة ذووا لأزياء الحمراء والزرقاء والبيضاء، أسدا سقط في شباك صياد غادر بعد أن مادت الأرض تحت قدميه ومخالبه، هو الذي لو كان يدري أن الخنادق الخادعة يمكن إخفاؤها بالقش لكان قد ألهب (قش بخته)... بزئير يوقظ آخر النائمين "4

ومن بداية ص43 نبدأ مع الصحفي الذي هو الراوي، وكيف أودع السجن "سجين أنا إذن السبب؟، التعليق على خبر نشرته إحدى صحف الجزيرة وتأويله خطأ. فالمساس بأمن "المشيخة" ومحاولة تشويه سمعة الشيخ الأكبر حامي الأمة التهم واضحة وسبق الإصرار متوفر، خاصة والخبر بسيط لا علاقة له بما أفكر فيه وأحاول التحقيق في ما ورائياته. ها هو الخبر كما نشر في صفحة المنوعات من جريدة التشيخ:

اكتشاف أربع جثث على أحد شواطئ البيضاء. وحسب رأي الطبيب فإن وفاة هؤلاء الأشخاص حديثة نوعا ما، ولم تعرف بعد ظروف هذه الوفيات، وقد فتح تحقيق في هذا الصدد من طرف مصالح الأمن لمعرفة هوية هؤلاء الأشخاص"<sup>5</sup>

وفي السجن حيث هو تتداعى له الأحداث تلو الأحداث يقوم بنسج خيوطها المتشابكة ومحاولة ربط هذا بذاك بإحكام وقناعات مبررة رغم التفاوت الزمني.

وفي متن الرواية المتعلق بالسجن يلجأ "خلاص"إلى كتابة الذات، أو التحليل النفسي على ذاته. وهي وتيرة فنية استخدمها بكثرة، تلمح أحيانا إلى التوظيف النفسي لعقدة أوديب، حيث أحلام كثيرة تتنزل عليه في السجن خاصة "فتيحة" الجميلة.

وفي نهاية الرواية وصف لمغادرة السجن، والعودة إلى مسقط الرأس، حيث القرية, والأصدقاء. وهناك يستقبل رسائل مختلفة، ويحظى ++ ببعض الزيارات.

ولعل أهم خطاب يصله هو ما عبر عنه بقوله: "وهكذا وصلتني وثائق المؤرخ الأخيرة كما احتفظ بها بعض أصدقائه لأمناء قبل اغتياله، ومن ضمنها هذه الصفحات غير الكاملة التي يكشف فيها عن أهالي جزيرة الطيور كانوا يحاربون الأتراك الذين غزوا بلدهم وتسلطوا عليه مدة ثلاثة قرون قبل مجيء الغزاة الفرنسيين سنة1830، وهو ما لا يريد ذكره المشايخ الذين يصر مؤرخوهم الرسميون على أن حكم الأتراك كان حكما محليا ,وأن الدولة التي حكمت جزيرة الطيور خلال تلك الحقبة كانت دولة يرضى عنها أهل جزيرة الطيور "

هذا المضمون يظل يتحدث عنه الكاتب في ست صفحات وهو تاريخ عن غزو الأسبان لوهران، ثم دخول الأتراك، وينتهى عند الاحتلال الفرنسي للجزائر سنة "1930

غير أنه- وبطرقة الترداد أو تداعي الوعي كما يشيع في النقد الأدبي- يعود لسرد قصة بطل يدعى" بومعزة " وبتغطية فيها كثير من السرد الصوفي يستمر في وصف هذا البطل، ولم سمي "بومعزة" وما البطولات الخارقة التي شنها ضد العدو؟

وفجأة يعود إلى نفسه في مسقط رأسه، وقد مرت عليه ثلاث سنوات منذ خروجه من السجن.وفي هذا الوقت يبعث برسالة لحبيبته "فتيحة" لكنها لم تجبه، تزوره في الأحلام فقط.

وفي نهاية الرواية يكشف الكاتب عن نفسه، ويعلن أنه بطل الرواية بامتياز" أنا الآن أكتب إليكم هذه السطور في جانفي الممطر بعد خريف أعجف أرعب البلاد والعباد"<sup>7</sup>

وهكذا يتدرج الروائي في الوصف ليصل إلى المراحل الأخيرة ,وبينما هو في قريته، مسقط رأسه يفاجأ بزيارة امرأة تسلم له أوراقا، كان قد تركها في بيتها منصور الكاتب المغتال الذي كان يحبها... انهمك الراوي في قراءتها، وهي عبارة عن سرد مطول لواقعة تاريخية تتعلق بالغزو الإسباني على المرسى الكبير.

وتختتم الرواية بمقطع من اعترافات أوغستين يشرع الكاتب في قراءتها، وهي أما بالنسبة لرجال الخير فإنهم يحبون أن يستمعوا إلى أولائك الذين تألموا في السابق وتحرروا اليوم من آلامهم، وهم يحبون ذلك، ليس لأن الأمر يتعلق بالآلام وإنما لأن هذه الآلام كانت ذات يوم، ولم يعد لها اليوم أثر "8

وبنظرة تفاؤلية تحملها عبارات رومانسية حالمة حبا لهذا الوطن العزيز، ولجزيرة الطيور يقرب أنفاس الرواية ويجدد لها الحياة "فتوقفت عن القراءة فجأة ورفعت رأسي، فجذب نظري الضوء المتدفق من النافذة "9

وفي آخر الصفحة يتذكرمقولة الأمير عبد القادر:

"أخذني الحق عني، وقربني مني، فزالت السماء بزوال الأرض، وامتزج الكل بالبعض، وانعدم الطول والعرض، وصار النفل إلى الفرض، والانصباغ إلى المحض، وانتهى السير فانتفى الغير، وصح النسب بإسقاط الإضافات والاعتبارات والنسب، اليوم أضع أنسابكم وأرفع نسبي "10 بهذه العبارة تختتم الرواية" فوضعت كتاب سان أوغستين، وقمت أبحث عن القلم والورق. "11

أما ما يتعلق بالدراسة النقدية المسلطة على هذا النص الروائي فإنها تتحصر في الزمن الفني، ذلك لأن الزمن يعتبر من المقولات الأساسية التي شغلت الفلاسفة ولفتت انتباههم, وحتى النصوص المقدسة نلفي الزمن يطرح فيها من منظور فلسفي تجريدي. فهذا القرآن في أكثر من موقف يشير إلى هلامية الزمن وصعوبة تحديده من نحو آية "إن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون "<sup>12</sup> وفي أخرى "في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة"

وهو الأمر الذي جعل أوغستين يستصعب فهم إشكالية الزمن، وذلك في كتابه الاعترافات قائلا: "ما هو الزمن؟ إذا لم أسأل فإني أعرف. أما إذا سألني أحدهم وأردت الإجابة فإني لا أعرف" على الرغم من أن الزمن عنصر حيوي يتخلل حياة الناس والكون والوجود.

ولعل الشعوب والحضارات والأمم إنما تقاس بالزمن، ومن أجل ذلك تباينت تطوراتها بقدر اهتمامها بعامل الوقت وحسن استغلاله.

الزمن هو الحركة، وقد تتجلى مظاهر الحركة في التغير الذي يلاحظ على الإنسان، فالحركة حياة، والسكون موت. وعليه فإن الزمن هو الحياة "إن الزمان حي والحياة زمانية" 15

يقول أحد الباحثين "وإذا كانت التأملات الفلسفية بشأن حقيقة الزمن قد ظهرت في فترة متعددة لتستكمل مسارها عبر التساؤلات اللاحقة التي طرحها كانت وهوسرل وهيجل، وكان من نتائجها ظهور طروحات فلسفية مثالية ووجودية، فإن قضية الزمن بالنسبة للنقد الروائي تعود بدايتها إلى النقاد الشكلانيين الذين أسسوا تصورهم انطلاقا من التمييز بين المبنى الحكائى والمتن الحكائى"

إن الزمن في الجنس الروائي يعد عنصرا متميزا في بنائها الفني، ومن النقاد من يؤكد حضور الزمن في العمل القصصي، وبدونه لايتم القص بل لايمكن بشكل من الأشكال تغييب الزمن في المنظومة القصصية بصورة عامة. ولذلك" فلو انتفت الزمانية لانتفى القص ولما استطعنا أن نستخرج قصة من النص "17

والواقع أن حضور الزمن في المتن الروائي هو الذي يوفر للروائي فسحة في كيفية التعامل مع الأحداث، والشخصيات ويمده بطاقة جمالية تمدد عمله وتبعث فيه الحركة لأن "الزمن -هنا- هو الديمومة التي تستغرقها الرواية"<sup>18</sup>

### بناء الزمن وتوتر ه في رواية "عواصف جزيرة الطيور:

إذا كانت الرواية هي سرد لمجموعة من الأحداث تقوم بها شخصيات معينة، تحكمها علاقات ومجموعة من الروابط السردية التي تكون في النهاية عالم الرواية، فإن الزمن عنصر يحضر بقوة في العمل الروائي، وبتظافره مع غيره من الأجواء الفنية الموظفة داخل المتن الروائي, فبإمكانه أن يكشف عن المدد والفترات التاريخية التي بها تتحدد الإيديولوجيات المطروحة لبناء النص والكشف عن هوية شخوصه.

وهكذا- وبهذه الإجرائية- يتحول السرد من كونه عرضا للأحداث إلى نظام من التواصل والتخاطب الرسالي . ولعل رواية "عواصف جزيرة الطيور" أن تكون هي الوجه الخفي الذي يكشف عن التحولات الاجتماعية، والسياسية المطبوعة بالحدة والعنف، كما يكشف عن حلقة مفقودة ظلت رهينة التأويل والقراءات السياسية، وذلك مما له صلة بالوضع الأمني والسياسي، وإن كان تبرير الكاتب له تاريخيا كما هو واضح من خلال متن الرواية .

أما من حيث الزمن فإن الملاحظة الأولى التي ينبغي ذكرها هي أن هناك زمنا خارجيا في الرواية، هو زمن القراءة، وزمن الكتابة.وزمنا داخليا يتعلق بمدة الرواية والفترة التاريخية التي تجرى فيها أحداثها

ولقد نعلم أن من سمات الرواية الجديدة تداخل الأزمنة والتلاحم بين المستويات الثلاثة للزمن بحيث يصعب معها تتبع قراءة النص من ذلك مثلا في ص11حيث حديث عن حاضر الرواية، ويمتدإلىص19، ثم يبدأ حديث آخر كله زمن ماض، إلى غاية ص43.ويعود مرة أخرى إلى حاضر الرواية من ص 43 إلى ص68. ثم إلى حاضرها إلى ص80. ومرة أخرى يعود إلى الماضى ص10.

وهكذا تتداخل الأزمنة، ولذلك تقول سيزا أحمد قاسم فالزمن يتخلل الرواية كلها، ولا نستطيع أن ندرسه دراسة تجزيئية، فهو الهيكل الذي تشيد فوقه الرواية. فالزمن حقيقة مجردة سائلة لاتظهر إلا من خلال مفعولها على العناصر الأخرى، الزمن هو القصة وهي تتشكل 19 .

وما نلاحظه من توظيف للزمن أيضا في هذه الرواية هو تناول الزمن من منظور العلاقة القائمة بين زمن أحداث الرواية وعلاقتها بالنص الروائي.فهي تقوم على محاور ثلاثة: الترتيب والمدة والتواتر.

في محور الترتيب نلفي الروائي يجنح إلى السياق الزمني، يسرد الأحداث متتالية وهذا ما يسميه" جيرار جينيت" في كتابه القصة"discour du récit" بالسوابق، وهي التي تخلق حالة انتظار لدى القارئ لما سيأتي به السرد فيما بعد من تطور للأحداث أو تغير في مسار الشخصيات الزمنية"<sup>20</sup>

ولعل ذلك يكون ملاحظا في الصفحات التي أشرنا إليها سابقا من حيث ترتيب وضع الأحداث. أما الصيغة الفنية الثانية التي وظفها الكاتب بعناية فهي ما يعرف باللواحق، بحيث يستدرك بعض الأحداث بغرض الربط والانسجام. بحيث تبدو الفكرة التي يحملها الكاتب واضحة ومنسجمة، وتهدف هذه اللواحق " أساسا إلى استرجاع مواقف أو أحداث سبق وأن وردت في السرد السابق وتهدف إلى إعادة التذكر بالأحداث الماضية أو المقارنة بين موقعين، أو لرصد موضع الشخصية في مرحلتين مختلفتين "<sup>21</sup> يتجسد ذلك مثلا حين كان البطل داخل السجن ابتداء من ص46 وما بعدها، ثم بمرحلة وجوده بمسقط رأسه من ص73 وما بعدها.

وإذا انتقانا إلى العلاقة التي يسميها "جيرار جينيت": التواتر، تصادفنا طريقة أخرى وهي دراسة درجة تردد الأحداث والمواقف،والأقوال، وضمن هذه العلاقة نلحظ الصيغ السردية الآتية:

1- السرد المفرد: "Sungulatif". ويكون بأن نسرد مرة واحدة ما حدث مرة واحدة، أو نسرد عدة مرات ما حدث عدة مرات "<sup>22</sup> ويمكن ملاحظة ذلك تطبيقيا حين يكرر كلمة "الأع" في ص 47 عبارة "فرقة الأع التي حققت معي". في ص 52 قوله: "ووقعت في الفخ كان الأع". وقوله: "التّهم واضحة لدى الأع " في ص 68 "وحسنا فعل صديقي منصور، إذ إن الأع". في ص 69 هل أوّلت هذه الصفحة وحدها أم أن الأع وبهذه الطريقة يكون قد سرد عدة مرات ما حدث عدة مرات، بتكرار كلمة :الأع" التي تعني الأعراب

-2 السرد التكراري "répétitif". ويكون بأن نسرد أكثر من مرة ما حدث مرة واحدة, عبر التلوين الأسلوبي أو تغيير وجهات النظر -2

ويمكن ملاحظة ذلك حين عمد إلى تكرار مقولة الأمير عبد القادر الشهيرة. " اعلم أن هذا الإقليم..." التي افتتح بها الرواية كما قلنا سابقا، وذلك في صفحات 7،16، 12.

هناك نقطة مهمة أثارها الروائي جيلالي خلاص, وهي من سمات الرواية الجديدة، هي أن الأحداث تحل محل البطل. وهذا ينطبق على كل الرواية. إذ الحدث هو المهم في حاضر الرواية. وهو الأمر الذي يجعل القارئ مستفزا، بحكم أن أحداث الرواية منتشرة في ثنايا النص كله، إذ يبقى على القارئ مهمة جمع الأحداث وترتيبها في الذهن عند نهاية القراءة. وهناك مسألة أخرى جديرة بالمتابعة تتصل بالراوي إذ لا يشارك في الأحداث إلا مشاركة استرجاعية تعتمد على التذكر والاسترجاع وهي أن يترك الراوي مستوى القص الأول، وأن يعود إلى بعض الأحداث الماضية ليرويها في لحظة لاحقة لحدوثها المناهدة المراوي مستوى القص الأول، وأن يعود إلى بعض الأحداث الماضية ليرويها في لحظة لاحقة لحدوثها المناهدة المراوي القص الأول، وأن يعود إلى بعض الأحداث الماضية المرويها في الحظة لاحقة الحدوثها المناهدة المراوي القص الأول، وأن يعود المناهدة المراوي القرية المناهدة المراوي القرية المراوي القرية المراوية المراوية المراوي القرية المراوية ال

أما ما يتصل به هو من حيث كونه صحفيا وبطلا للرواية فهو تصوير للآلام التي عانها والتي مورست عليه حين قبض عليه واقتيد للسجن من قبل "الأع". ونلفي هذه الرواية من زاوية أخرى تطرح قضايا تاريخية، إذ لها صلة بما حدث في العشرية الأخيرة تدخل في صلب ما يسمى بأدب المحنة، فالرواية من هذه الوجهة - تسجيل لهموم الجزائر في هذه الفترة التي شهدت حركة إرهابية تسجل بقوة في حاضر العولمة "عولمة الإرهاب"

ظاهرة أخرى يمكن رصدها، هي تقنية الاستباق، وهي "القفز على المستقبل"<sup>25</sup>. حيث يظهر في البداية تلخيص للأحداث المستقبلية. وقد وجدنا هذا مجسدا في نهاية الرواية إذ مسحة مستقبلية يعرضها الكاتب وفيها كثير مما يسمى بالنظرة التفاؤلية من نحو قوله: "فوضعت كتاب سان أوغستين ,وقمت أبحث عن القلم والورق"<sup>26</sup>

وهناك ملاحظات أخرى يمكن الإشارة إليها إجمالا، وقد تبدت جلية على سطح هذا العمل الروائي، وكلها أدوات فنية إجرائية ,فعلت النص الروائي، ونشطت حر كيته، منها:

- إن الكاتب أوجد إطارا فنيا مفتوحا لافتتاحيته تتمثل في فترة تاريخية.
- إن الأحداث الماضية لا تقدم بتسلسل منظم، وانما زاوج بين الحاضر والماضي في افتتاحيته.
  - إن العناصر الماضية ترد عنده في صورة عادات متكررة على طول الرواية.
  - اعتمد في الاسترجاع على ذاكرة البطل في ربط الماضي بحياة الكاتب الشخصية .
    - تقنيتا الاسترجاع والاستباق ظلتا مسخرتين طيلة الرواية.
    - استخدم التلخيص، وهو ضغط فترة زمنية في مقطع نص قصير.
      - المشاهد تعالج فيها مواطن التوتر والانفعال.
- الوقفة: وهي تقنية يستخدمها في مقاطع الوصف، حيث يتوقف الزمن، وينصرف الكاتب إلى وصف هادئ لمناظر الطبيعة والأشياء.
- -الزمن النصى أو المدة: يظهر فيه إنتاج لما يسميه "جيرار جينيت" الحركات السردية الأربعة: التلخيص، الوقفة، المشهد، الحذف. بحيث نجد طبيعة البناء الزمني في رواية

عواصف جزيرة الطيور "تعتمد أساسا على التركيز في نقل الوقائع والمشاهد، لدرجة تجعل العلاقة القائمة بين زمن الأحداث، ومدتها، والمساحة النصية غير متكافئة.

#### الهوامش والمراجع

\*الروائي جيلالي خلاص من مواليد 1952 بعين الدفلي، بدأ ينشر قصصه منذ 1969 على صفحات الجرائد الوطنية والعربية ، ثم نشر مجموعة " أصداء" سنة 1976 قي عدد خاص بمجلة آمال الأدبية . صدر للكاتب :

- نهاية المطاف بيديك ( قصص)خريف رجل المدينة ( قصص)نوارس الشفق ( رواية)

- نسمة بحر (رواية) الكتاب والخبز والإسمنت ( دراسات)

- له أعمال مترجمة : الإراثة ( رواية للكاتب لجزائري رشيد بوجدرة )

1- رواية "عواصف جزيرة الطيور "لجيلا لي خلاص- منشورات مارينور -ط1 دار هومة - الجزائر -1998ص19

**2**7− نفسه ص27

**3**1–نفسه ص

4- نفسه ص 40

5− نفسه ص46

**6**- نفسه ص 80

7- نفسه ص 105

8- نفسه ص 111

9- نفسه ص111

**11**2− نفسه 112

**11**2 - نفسه 112

12- الآية 47 من سورة الحج

13- الآية 4 من سورة المعارج

14- أوغستين : الاعترافات ص 224 نقلا عن عمر عيلان: الإيديولوجياوبنية الخطاب الروائي ص 271

15- غاستون باشلار :جدلية الزمن- ترجمةخليل أحمد خليل- ديوان المطبوعات الجامعية الجزائرص15

16- عمر عيلان: الإيديولوجيا وبنية الخطاب الروائي ص272

17- سيز أحمد قاسم:بنية الزمن الروائي-تقديم محمد العيد تاورية- مجلة آداب-ع5- قسنطينة2000ص224

18 - نفسهٔ 244

19-نفسه ص246

275 عمر عيلان : الإيديولوجيا وبنية الخطاب الروائيص 275

**27**5 نفسه ص

**27**6 نفسه ص

**27**6 نفسه ص-2**7**8

24- سيز أحمد قاسم: بناء الزمن الروائي - تقديم محمد العيد تاورته-مجلة آداب ع5 ص250

**25**1 - نفسه 251

**26**–نفسه ص112

## المخطوط العربي بين الإعتبار و الإهمال علم التوثيق أنموذجا

د صحراوي خلواتي أستاذ مساعد مكلف بالدروس معهد العلوم القانونية والإدارية المركز الجامعي / سعيدة

والعجائب ولاحتوائه على ذلك الزخم الهائل المتنو<del>ع من العلوم النفيسة والثقافات المتنو</del>عة

المخطوط العربي حديث

شيق وجذاب ذلك لما يتضمنه من الغرائب

التي ظلت عبر أزمنة طويلة تمد طلبة العلوم والمعارف بنفائسها ومدخراتها.

فالمخطوط هو كتاب يتحقق عموما بأمرين اثنين هما:

المادة التي يكتب عليها وتراث فكري يدوّن على هذه المادة، فبالرغم من بساطة الأدوات التي كان يكتب التي كان يكتب بها، إلا أنها حفظت لنا ما كتب فيها من علوم في التخصصات المختلفة والثقافات المتنوعة.

وتبقى المخطوطات على وفرتها وتتوع مصادرها و تغطيتها لجميع الفنون والمعارف شاهدة على المستوى الفكري والثقافي الذي وصل إليه الأسلاف، ثم على المجهودات الجبارة التي كانوا يبدلونها في ميدان الكتابة والتأليف، ويشاركهم في هذا الفضل الورّاقون الذين كانوا يساهمون بفاعلية في المحافظة على هذا الزخم الهائل من العلوم، حتى إنّك لتجد الكتاب الواحد قد خطه في أزمنة لاحقة عشرات الوراقين في أماكن مختلفة من بلاد الإسلام.

والجزائر ككثير من الدول العربية والإسلامية لاسيما في جنوبها الكبير تتوفر على محصول ضخم ومكتنز كبير من المخطوطات والوثائق، وإذا كانت بعض مكتباتها وخزائنها تحفل بالكثير من هذه وتلك، فإنّ ثروة خطية مهمة تحتفظ بها الأسر والأفراد مما يمتلكونه من كتب أو ما يتوارثونه من المستندات، وهذا القطاع لا يزال بحاجة ملحة للكشف عن محتوياته وإخراج جواهره ولآلئه التي تعد من الكثرة بمكان بما يتطلب تسخير الجهود وتحفيز الهمم وتكثيف العمل، ولن يتم هذا إلا بركوب

مهيع الترغيب والإغراء من جانب والتوعية والإقناع من جانب آخر، ترغيب الباحثين وتشجيعهم بالهدايا والعطايا التي تسهل لهم طرق البحث وتحفزهم على طرق هذا الباب، وتوعية الخواص وإقناعهم بضرورة تمكين الباحثين من اقتناء هذه المخطوطات والبحث فيها.

وأكاد أجزم أنّ نفائس وذخائر من هذا الرصيد تعد بالأطنان لا تزال مبثوثة في الخزائن الخاصة وعند الأفراد، منع وصول الأيدي إليها في أغلب الأحيان جهل أصحابها بضرورة تمكين الغير منها، أو تكتمهم عليها باعتبارها ميراث علمي أوصى الأباء والأجداد بحفظها وعدم عرضها لأي كان، وأسباب أخرى كثيرة تجتمع لتحرم الأمة من الخير وتمنعها من هذا الفضل.

## مفهوم المخطوط:

يلتزم كثير من الباحثين عند تعريفهم المخطوط إلحاق لفظ مخطوط بكلمة كتاب فيقولون الكتاب المخطوط، لأنّ ليس كل ما كتب باليد يعتبر بالضرورة مخطوطا، ومنه لا يمكن اعتبار النقش على الحجارة أو النقر على الصخور من جنس مخطوطات، ومن ثمّ لابدّ أن نتفق أنّ الذي نعنيه بالمخطوط العربي هو الكتاب المخطوط بخط عربي سواء أكان في شكل لفائق أو في شكل صحف ضم بعضها إلى بعض على هيئة دفاتر أو كراريس(أ)، وبهذا بعض على هيئة دفاتر أو كراريس(أ)، وبهذا التحديد تخرج الرسائل والنقوش و الصكوك عن حدود معنى المخطوط الذي نريد تناوله.

عرف الفيومي الخط فقال "خط الرجل الخط بيده أي كتبه"(ii)

وقال صاحب القاموس المحيط "الخط الكتب بالقلم"(iii).

ويعرف المخطوط أنّه كلّ كتاب قديم كتبه مؤلفه بخط اليد سواءا بخط يده أو خط أيدي تلاميذه أو خط أحد النساخ من بعدهم.

وبصورة أعم يعتبر المخطوط العربي الإسلامي ذلك المخطوط الذي تتاول موضوعا من الموضوعات الأدبية أو الفلسفية أو العلمية باللغة العربية، ونسخ بالحرف العربي ويتسع ليشمل مخطوطات الدول الإسلامية غير العربية كلغات إفريقيا السوداء واللغات الحامية كالأمازغية واللغات الهندية الأوربية كالفارسية والأفغانية والأوردو أو الباكستانية والعثمانية والتركية، وغيرها من لغات الشعوب الإسلامية والتركية، وغيرها من لغات الشعوب الإسلامية التي استعارت حرف القرآن للكتابة، وقد تتبعها العالم الأوربي جوفروا روبار العالم الأوربي جوفروا وعشرين لغة وتسعة وعشرين لغة وتسعة وعشرين لغة وتسعة

ويدخل في هذا الإطار المخطوط الذي عالج موضوعا عربيا ولكن بهجائيات غير عربية كتلك التي نسخت بالحرف العبري أو الحرف اللاتيني وتعرضت لمؤلفات علماء عرب ككتب ابن رشد الحفيد أوالفرابي أوغيرهما(v).

## أهميته ومجالاته:

لا نقبل أيّ طرح ينفي قيمة المخطوط أو يجحد أهميته، فهو بدون جدال أنفس ما اقتتته مكتباتنا وأغلى ما احتواه تراثنا، فالكتاب المطبوع مهما غلا ثمنه أو نذر وجوده يمكن أن يعوض

بالاستنساخ أو الطبع، أمّا المخطوط فتظل قيمته الذاتية عالية جدا، فكل نسخة من نسخ الكتاب الواحد مهما تعددت تظل تختزن غناها المطلق بما تحتويه من السماعات والتمليكات والمقابلات، بالإضافة إلى استحالة تعويضها واستخلافها في حالة الضياع أو الاندثار.

إنّ ترثتا المخطوط يعد أضخم تراث عرفته البشرية فهو يمتد على طول حقبة زمنية تصل إلى ما يربو عن أحد عشر قرنا أو يزيد، تبدأ مند عرف العرب الكتب وتستمر إلى دخول الطباعة إلى عالمنا العربي مع نهاية القرن العشرين للميلاد، و إنّ تأخر وصول فن الطباعة إلى عالمنا أمد عمر المخطوط وأعطاه امتدادا في العصور الحديثة بالإضافة إلى العمق التاريخي البعيد.

فتراثنا المخطوط يعكس وجود حضارة هي أرقي الحضارات التي عرفها التاريخ، حضارة استطاعت أن تستوعب حضارات الأمم القديمة وأن تهضمها و تتمثلها وتضيف إليها وتثيرها وتخرجها لنا في صورة رائعة كانت أساسا لقيام النهضة الأوربية (vi).

فقد تربع العرب على عرش العلوم والمعارف قرونا من الزمن كانوا فيها منبع العطاء ومصدر الإفادة، وكانت لغتهم الوعاء الذي احتفظ بتراثهم الفكري والحضاري مضافا إليه تراث الأمم القديمة بعد أن ترجموه وأضافوا إليه كلّ ما فتح الله به عليهم، ولولا الحضارة الإسلامية التي صيغت باللسان العربي لتأخر عصر النهضة الأوربية قرونا من الزمن (vii).

وإنّ وعينا لهذه الأسباب يسوقنا للإدراك أنّ رصيدنا من المخطوطات يحتل مكانا مرموقا وموقعا هائلا ضمن مخطوطات العالم إن من حيث الكثرة أو من حيث التنوع أو من حيث الإمداد، فقد نقلت حركة الترجمة من تراثنا المخطوط كما هاما جدا كان له أثره الفعال فيما وصلت إليه أوربا بعد من التقدم والتطور.

ورغم النكبات والهزات التي تعرضت لتراثنا المخطوط ورغم المحن التي عصفت به وذهبت بالكثير من كنوزه ونفائسه، إن بفعل أعدائه الذين كان يسوقهم الغيظ والخنق لاستئصال كلّ أثر من أثار قوة هذه الأمة ونفوذها، إذ ما فعله المغوليون والصليبيون وغيرهم من أعداء الحضارة والعلم سيظل منقوشا في ذاكرة الأمة، شاهدا على مدى ما وصل إليه الأعداء من الأحقاد والظغائن، وساهم مع هؤلاء من هم من أبناء هذه الأمة، دفعتهم العصبيات الطائفية والخلافات السياسية والصراعات الفقهية والأزمات الاقتصادية إلى التخلص من كم هائل من المخطوطات.

فالصراع على الحكم بين ملوك الطوائف في الأندلس ذهب ضحيته ألاف الكتب "ففي خلافة أبي يوسف يعقوب الموحدي انقطع علم الفروع وخافه الفقهاء، وأمر بإحراق كتب المذهب بعد أن جرد ما فيها من حديث وقرآن فأحرق منها جملة في سائر البلاد كمدونة سحنون وجامع ابن يونس ونوادر ابن أبي زيد القيرواني ومختصر وكتاب التهذيب للبرادعي وواضحة ابن حبيب، وما جانس هذه الكتب ونحا نحوها، وهي أجود ما ألف في فقه المالكية"(iiii) إلى أن يقول

"وقد شوهد عند الإحراق كتب الفروع يؤتى منها بالأحمال، فتوضع ويطلق فيها النار "(ix)

والأزمة الاقتصادية التي ألمت بمصر سنة واحد وستين وأربعمائة قضت على ألوف أخرى، حتى أنّ عبيد المغاربة اقتحموا قصر الخليفة وسطوا على مكتبته ومزقوا كتبها واتخذوا من جلودها نعالا(x).

والخلافات الفقهية بين السنة والشيعة أغرت رجلا عظيما مثل صلاح الدين الأيوبي أن يأمر بإحراق مكتبة الفاطميين بحجة أنّ معظم ما احتوته يخدم الفكر الشيعي. (xi)

ورغم كل هذه الهزات والضربات التي أريد بها نخر التراث المخطوط ومع كثرة ما استنزف منه ظل قائما شاهدا على قدرات الأسلاف وطاقاتهم الفائقة في الإلمام والإحاطة بالعلوم والفنون على تنوعها.

وعلى عكس الأسلاف فإن الخلف لم يقم بدوره تجاه هذا الكم الهام وهذا الزخم الهائل، ولو قارنا بين اهتمام العرب وغيرهم بالمخطوطات لكان العرب في مؤخرة الترتيب، حيث نجد أنّ الأمم الأخرى قد اهتمت بمخطوطاتها صيانة وفهرسة وتحقيقا ونشرا، وتعدت مخطوطاتها إلى مخطوطات غيرها، في حين ظلت المخطوطات العربية تصرخ وتستتجد عنم يعتني بها ويصونها وينفض الغبار عنها فضدلا عن تقليب لوحاتها والنظر فيها.

المصادر التي شملتها المخطوطات:

لم يكن اتجاه المخطوطات العربية لتغطية علم بعينه أو فن بذاته بل تتوعت ينابيعها واختلفت مصادرها لتغطي كل الفنون وتشمل كل العلوم حتى ما عرف فن أو علم إلا ووجد حوله من الكتابات ما يعد كثرة و تتوعا.

لقد تعددت مصادر المخطوطات العربية في المكتبة العربية رغم محاولات إجهاض كثير من العلوم في فترات كثيرة من حكم بعض من ابتليت الأمة بهم إلا أنّه ما إن تتقضى تلك الفترة حتى يقيض الله لهذه الأمة من يحيى ماكان فيها ميتا ويبعث ما كان فيها مخزونا حيث يذكر المراكشي "أنّ في العصر المرابطي لم يكن يقرب من أمير المؤمنين ويحضى عنده إلا من علم الفروع - أي فروع مذهب مالك- فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب وعمل بمقتضاها ونبذ ما سواها... ودان أهل ذلك الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام، وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقبيح علم الكلام وكراهة السلف له وهجرهم من ظهر عليه شيء منه، وأنه بدعة في الدين... فكان يكتب عنده في كلّ وقت إلى البلاد بالتشديد في نبذ الخوض في شيء منه وتوعد من وجد عنده شيء من كتبه "(xii)

ولكن ما إن انقضى الحكم المرابطي وحلّ محله الحكم الموحدي الذي كان أكثر تفتحا على العلوم حتى بدأت كتب الفلسفة والتصوف وعلم الكلام وغيرها من العلوم في الظهور حتى تجاوزت ما كتب في الفقه والحديث والتفسير (iiix)

وهو الأمر الذي ساد وانتشر في عهد الدولة الحفصية، حيث طرقت العلوم كلها

وغطّت الفنون على اختلافها وتنوعها، وقد لمس العبدري صاحب الرحلة هذا بنفسه حيث قال: "ما من فن من فنون العلم إلا وجدت بتونس قائما، ولا مورد من موارد المعارف إلا رأيت بها حوله واردا وقائما، وبها من أهل الرواية والدراية عدد وافر يجلو الفخار بهم عن محيا سافر وينير علمهم "(xiv).

هذا التراث الضخم ساهمت في المحافظة عليه مكتبات المساجد و التي ظهرت مع ظهور المساجد في بلاد المغرب العربي حيث كانت تؤسس في الجوامع الكبرى التي كانت مرجعا لطلبة العلوم الوافدين إليها من جميع الأصقاع والتي كانت تقوم بدور الجامعة، كخزانة جامع القروبين الذي يعتبر أقدم جامعة عربية إسلامية، وخزانة جامع الزيتونة بتونس، وخزانة حمو موسى بتلمسان وغيرها...، بالإضافة إلى الزوايا التي قامت بأدوار فاعلة سواء في تطوير الثقافة أو في المحافظة على التراث المخطوط كتلك الموجودة في منطقة توات والساورة بالجنوب الجزائري، أو تلك الموجودة بزاوية تامجورت الناصرية بالجنوب المغربي.

ولعبت المدارس دورا فعّالا في هذا المجال حيث كانت تحتوي على مكتبات كبيرة كان يتزود منها الطلبة القاطنين بها والقادمين من أماكن بعيدة كمدرسة ابن عنان المريني والمدرسة اليعقوبية بتلمسان وغيرها.

ولو أردنا أن نحصر أهم المصادر أو العلوم التي انطوت تحت المخطوط لعسر علينا الأمر وشق لكثرتها وتنوعها ولكنّ إطلالة على

بعض الفهارس تهدينا للتعرف على أهمها دون ادعاء حصرها أو الإحاطة بها.

فقد ألفوا في القرآن وطرقوا كل ما يتصل به من تجويد وقراءات وتفسير والرسم القرآني، ومباحث خاصة وعامة شاملة لعلوم القرآن...

وفى الحديث وعلومه وفى السيرة والفقه وملحقاته..

وألَّفو في اللغة حيث طرقوا فيها أبواب النحو والصرف والبلاغة والعروض والأدب..

وفي التاريخ ألفوا في التاريخ العام وتاريخ المغرب العربي وتاريخ المشرق العربي..

كما ألّفوا في الحساب والتراجم والجغرافية والرحلات والسياسة والرياضيات والطبيعيات والفلاحة والكيمياء والفلك والتنجيم والموسيقى وعلوم متنوعة.

وكتبوا في التصوف والفلسفة وعلم الكلام والتوحيد والمنطق...

وألَّفوا في الطب والصيدلة والبيطرة والحيوانات والنبات والأغذية وحفظ الصحة، وكتبوا في ذلك أراجيز ومنظومات ...

وكتبوا في علم التوثيق والشروط والسجلات والعقود، هذا العلم الذي خصته أقلامهم بالكتب والتأليف وتناولته مخطوطات كثيرة لمؤلفين كبار بين منشئ ومبدع وبين مخرج ومحقق.

## علم التوثيق نموذجا

وأحببت أن أتتاول الحديث عن هذا العلم كنموذج لهذه الدراسة لأنه من العلوم التي أوشكت أن تتقرض الكتابة فيها لما اعترى

مخطوطاتها على كثرتها الفقد والاندثار أو الخزن والإهمال.

فعلم التوثيق علم له أهمية قصوى ومكانة بين العلوم عظمى فهو يحفظ للأمة نظامها ويقيم لها توازنها ويدفع ما يهددها من مثالب وأخطار إذ به تصان الدماء وتحفظ الأموال وتحمى الفروج ويأمن النّاس على ممتلكاتهم وضيعاتهم، فهو أداة متينة الإثبات الحق وحمايته من الضياع، ينظم سير المعاملات ويقيمها على الأسس السليمة الوطيدة، ويكشف نوايا المتعاقدين والمتصرفين، ويحافظ على المحررات التي تثبت بها الحقوق والالتزامات، ويصونها على مر العصور والأيام.

قال صاحب مختصر المتيطية الإمام ابن هارون الكناني منوها بأهمية هذا العلم وضرورته "علم القضاء والأحكام وما يتعلق بفقه الوثائق وفصول الخصام من أجل العلوم قدرا وأشرفها خطرا، إذ به تستخرج حقوق الأنام وبه يستنصر القضاة والحكام، ومن جهله منهم فهو غريق في بحر الذنوب والأثام" .

وقال صاحب المنهج الفائق "فإني لما رأيت علم الوثائق من أجل ما سطر في قرطاس وأنفس ما وزن في قسطاس وأشرف ما به الأموال والأعراض والدماء والفروج تستباح وتحمى، وأكبر زكاة للأعمال وأقرب رحما، وأقطع ما به تتبذ دعاوى الفجور وترمى وتطمس "(xvi) مسالكها الذميمة وتعمى

وقال ابن فرحون موضحا الأهمية التي اكتسبها هذا العلم والشرف الذي ناله "فهي

صناعة جليلة شريفة، وبضاعة عالية منيفة، تحتوي على ضبط أمور الناس على القوانين الشرعية، وحفظ دماء المسلمين وأموالهم، والإطلاع على أسرارهم وأحوالهم، ومجالسة الملوك والاطلاع على أمورهم وعيالهم ،وبغير هذه الصناعة لا ينال أحد ذلك ولا يسلك هذه المسالك"(xvii).

أمّا ابن مغيث فقد نوّه به كثيرا حيث قال اعلم الوثائق علم شريف يلجأ إليه الملوك والفقهاء وأهل الحرف والسوقة والسواد كلهم يمشون إليه، ويتحاكمون بين يديه ويرضون بقوله ويرجعون إلى فعله، فينزل كل طبقة منهم على مرتبتها ولا يخل بها عن منزلها "(xviii)

ويعرف هذا العلم بأنه الذي " يضبط أنواع المعاملات والتصرفات بين شخصين أو أكثر على وجه يضمن تحقيق الآثار المترتبة عليها، ويكسبها قوة الإثبات عند التقاضي "(xix)

فقد حاول هذا التعريف أن يجمع أهم العناصر التي يقوم عليها علم التوثيق، فقد انبنى على العناصر الأتية:

•ضبط كلّ أنواع المعاملات والتصرفات بما يضمن حفظها ومنع التصرف فيها.

•التفصيل في الوثيقة بحيث لا يترك مجالا للتشكيك فيها أو التلاعب بها.

•أن يكون شكل الوثيقة معتبرا في إثبات مضمونها عند القاضي أو من يهمه الأمر.

وكانت التأليفات في هذا العلم في بداية الأمر بسيطة لا تتعدى التعريف به والإشارة إلى طرق كتابته وبعض النماذج عنه، لكن سرعان ما تطورت الكتابة فيه وأخذت أشكالا متنوعة

وصلت إلى كتب ضخمة بل إلى أسفار كما هو الشأن بالنسبة لأبي عمر أحمد عبد القادر الاشبيلي الذي ألف كتابا في الوثائق وعللها سماه المحتوى يقع في خمسة عشر مجلدا.

ولكنّ النهضة الحقيقية لهذا الفن بدأت في الأندلس مع بداية القرن الثالث الهجري حيث نبغ فيها فقهاء أجلاء خدموه وأدخلوا عليه تغييرات جوهرية اقتضتها عوامل كثرة المعاملات المدنية والتجارية (xxx)، فألفوا فيه مؤلفات متعددة الأشكال مختلفة الأحجام ما بين مطوّل ومختصر، وشارح أو مختصر له (xxi).

وارتبطت الوثائق بأسماء فقهاء كبار أبدعوا فيها أيّما إبداع وفصلوا فيها بحيث لم يتركوا شاردة ولا واردة مما ينبغي أن يقيد في العقود إلا وضحوه وبيّنوه.

ومن أهم هؤلاء أبو عبد الله محمد بن أحمد بن سعيد القرطبي المعروف بابن العطار صاحب الوثائق والسجلات قال عنه صاحب الديباج "كان عارفا بالشروط وأملى فيها كتابا عليه عوّل أهل زماننا اليوم"(xxii).

وعمر أحمد بن سعيد بن إبراهيم الهمداني المعروف بابن الهندي صاحب كتاب الشروط، ذكره القاضي عياض في ترتيبه قال "وله فيها كتاب مفيد جامع محتو على علم كثير وفقه جم، وعليه اعتماد الحكام والمفتين وأهل الشروط بالأندلس والمغرب إذ سلك فيها الطريق الواضح" (xxiii)

وأبوعبد الله محمد بن أحمد بن عبد الله المعروف بابن الباجي صاحب كتاب السجلات قال عنه صاحب الشجرة "كان بصيرا بالعقود

متقدما في الوثائق، ألّف فيها كتابا حسنا وكتابا مستوعبا في سجّلات القضاة"(xxiv)

وأبو جعفر أحمد بن محمد بن مغيث الصدّفي صاحب كتاب المقنع في الشروط، قال صاحب اصطلاح المذهب معلقا عليه "هو كتاب حسن في الشروط"(xxv)

وأبو محمد عبد الله بن فتوح بن موسى بن عبد الواحد السبتي صاحب كتاب الوثائق المجموعة ذكره القاضي عياض في ترتيبه حيث قال "وألّف الوثائق المجموعة وهو تأليف مشهور مفيد جمع فيه أمهات كتب الوثائق وفقهها وهو مستعمل"(xxvi)

وغيرهم كثير بما لا يتسع المقام لذكره حيث أنّ حركية التدوين في هذا الفن بدأت في منتصف القرن الثالث هجري بكتاب وثائق ابن الملون، قال الجيدي "كتاب محمد بن سعيد القرطبي المعروف بابن الملون هو أوّل مؤلف في علم الوثائق"(xxvii)، واستمرت حتى القرن الخامس عشر لم تعرف توقفا ولا تعطلا ولكنّها عرفت اضطربات وتدبدبا في بعض القرون، فقد شهدت حركة التدوين في القرن الرابع والخامس والسادس نشاطا منقطع النظير حيث ألّفت جل الكتب القيمة التي صارت فيما بعد مرجع الفقهاء والقضاة ومعتمد أصحاب الوثائق والشروط، ثم بدأت جذوة هذا الفن في الانخفاض بعد القرن السابع حيث قلّت التآليف وضعف الإنتاج وكثر الاعتماد على ما سبق فكانت كتبهم نقول أكثر منها إنتاج وإبداع.

وإِنّ المتأمل فيما كتبه العلماء الوثائق يجد أنّهم قد تناولوه هذا العلم من جهات مختلفة، كلّ

حاول معالجته بطريقته الخاصة، فمنهم من اقتصر على الوثائق وحدها مجردة عن علم الفقه، مقدما صورا من العقود المختلفة في مجالات المعاملات العامة، منبها للطرق المتنوعة التي تكتب بها كما هو الشأن بالنسبة للوثائق المختصرة لصاحبها القاضي أبي إسحاق الغرناطي إذ تقع في ورقات معدودة، وكذلك الشأن بالنسبة للوثائق السجلماسية لصاحبها أبي عبد الله محمد المحمودي، والوثائق الفاسية لصاحبها أبي عبد الله محمد بن أحمد بن محمد بناني المعروف بفرعون وغيرها كثير...

وقد برّر أبو إسحاق الغرناطي هذا الاختصار بقوله "فإنّي لمّا رأيت الموثقين قد طوّلوا الكلام وكثرت في وثائقهم الأوهام واشتغلوا عما يلزمهم من الحلال والحرام بمسائل التداعي والخصام قرّبت طريق علم الوثائق تقريبا لم أسبق إليه، ولا نبّه أحد عليه، واختصرت مسائل من الفقه منتخبة وجمعت منها أنواعا مستعذبة "(xxviii).

ومنهم من أطال في الوثائق وصورها رابطا إياها بعلم الفقه بطريقة يعسر معها التمييز بين الفنين، وقد انتشر هذا المنحى في القرون الأولى بشكل ملفت للانتباه، حتى لم يعد أحد يكتب في علم الفقه إلا ويكتب في علم الوثائق حتى شاع ما يسمى بالوثائق المختلطة بالفقه، وكثرت في هذا الشأن المؤلفات بين مطيل ومطنب فقد كتب أبو عمر أحمد بن عبد القادر الاشبيلي كتابا في الوثائق وعللها سمّاه المحتوى يقع في خمسة عشر مجلدا (xxix)، وألف أحمد بن زياد التونسي كتابا في هذا الفن يقع في

عشر مجلدات (xxx)، ثم كتاب المنهج الفائق والمنهل الرائق والمعنى اللائق بآداب الموثق وأحكام الوثائق لأبي العباس الونشريسي، وكتاب اللائق بمعلم الوثائق لأحمد بن الحسن بن يوسف الشفشاوي المعروف بابن عرضون، وكتاب النهاية والتمام في معرفة الوثائق والأحكام لأبي الحسن المتيطي وغيرها كثير....

ومنهم من خصص لهذا الفن مساحة واسعة في كتابه جردها عن علم الفقه وسحبها على كل فروعه بتقديم الصور والنماذج كما هو الشأن بالنسبة للإمام أبي العباس شهاب الدين القرافي من خلال كتابه الموسوم بالذخيرة في فروع المالكية، فقد خصص ما يقرب من مائة صفحة سماها كتاب الوثائق عالج فيها كلّ أبواب الفقه بطريق المحاضر والعقود وبيّن كل ماله علاقة بهذا العلم مرجحا ومقعدا.

لم يعرف علم التوثيق في العصر الحديث تجديدا إلا في حدود ضيقة جدا تتسم في أكثر الأحيان بالسطحية و الجفاف والنقل المباشر، فكانت كتبهم في مجملها شبه مطابقة لما ألف في القرن السادس وما قبله، سواء من حيث الأفكار والأسلوب أو من حيث الألفاظ والعبارات، اللهم إلا ما كان من قلة قليلة أمثال أبي الشتاء بن الحسن بن محمد الغازي الحسيني الذي أبدع من خلال كتابه الموسوم بالتدريب على تحرير الوثائق العدلية، هذا الشخصية التي مدحها الجيدي في محاضراته فقال "إنّ أبرز مخصية في هذا القرن بلا منازع هو الشيخ أبو شخصية في هذا القرن بلا منازع هو الشيخ أبو الشتاء الصنهاجي الحسيني المتوفى عام خمس وأربعين وتسعمائة وألف للميلاد شارح الوثائق

الفرعونية وصاحب المؤلفات الجليلة "(xxxi)، و قد نشر هذا الكتاب بعناية أحمد الغازي الحسيني نجل الغازي الحسيني (xxxii) الذي صرّح في مقدمته بأنّه "أوّل كتاب في فن التوثيق المطعّم بالقوانين الحديثة والأساليب الجديدة "(xxxiii).

ولقد ضاعت أهم المصادر التي كان يعتمد عليها في علم التوثيق وهي للأسف الشديد كثيرة جدا، فكتاب الوثائق والسجلات لابن العطار رغم وجود بعض أوراقه مما حققه شالميتا وكورنيطا، إلا أنّ كثيرا منه يقع في حكم المفقود، أمّا وثائق ابن الهندي ووثائق فضل بن سلمة ووثائق ابن لبابة ووثائق ابن عفيف ووثائق الباجي ووثائق ابن الطلاع وغيرها كثير فلا أثر له ولا وجود إلا من خلال ما أشار إليه الذين أخذوا عنها ممن قربت أزمنتهم بأزمنتهم، وقد وجد كثير منها في كتاب النهاية والتمام في معرفة الوثائق والأحكام لأبي الحسن المتيطي، ومختصره لأبي محمد ابن هارون الكناني، ومعين الحكام لإبراهيم بن عبد الرفيع التونسي وغيرهم...

ويقيني كبير أنّ كثيرا من هذه الكتب في هذا الفن وفي غيره موجودة في خزائن كثير ممن لا يعرف قيمتها ولا يدرك ثراءها ونفعها، ولجهلهم بمضامينها ومحتوياتها تركوها تأكلها الأرضة وتستنزفها أعادي الأيام.

لذلك كان لابد أن يندب لهذه المهمة من قويت إرادته وصلبت عزيمته ممن يؤمن بضرورة تبليغ العلوم و نشر المعارف وأن يسعى للكشف عنها وإنارة الناس بخيراتها وفضائلها، وأن لا

يبالي بالمشاق التي تتاله أو المخاطر التي تعترضه وهي كثيرة جدا.

وإنّ الصمت المطبق وعدم الاكتراث بهذا الخطر يسرّع فناء هذا التراث ويعجّل انقراضه، لذلك كان لا بد أن تتعاون جميع القوى وتتكاثف كل الجهود في البحث عن وسائل استجماعه واستجلابه من جهة وتخليصه من قيود الستر، وطغيان الهيمنة من جهة ثانية، ليبعث ويكون في متناول من يدرسه ويبحثه ويحققه وينشره.

انتهى

عفحة \_\_\_\_\_

## الهوامش والمراجع

- (i)عبد الستار الحلوجي، المخطوط العربي، مكتبة الصباح، الرياض، الطبعة الثانية 1989م صفحة 15 (ii)أحمد بن محمد على الفيومي، المصباح المنير، دار الحديث، القاهرة، 2003، صفحة 106
  - (iii)الفيروز آبادي، القاموس المحيط، دار الكتاب الحديث، الجزائر الكويت القاهرة الطبعة الأولى 2004، صفحة 687
    - (iv)محمد شوقى بينبين، مالمخطوط ، مجلة دعوة الحق، العدد 377، السنة الخامسة والأربعين 2004
      - (v) نفسه صفحة 377
      - (vi) المخطوط العربي صفحة 254
        - (vii)نفسه صفحة 254
  - (viii)عمر الجيدي، محاضرات في تاريخ المذهب المالكي في الغرب الإسلامي، منشورات عياض، الرباط المغرب. صفحة 55
    - (ix)نفسه صفحة 55
    - (x)المخطوط العربي صفحة 55
      - (xi) نفسه صفحة 256
    - (xii) المركشي، المعجب، طبعة 1978 صفحة 254-255
    - (xiii) أحمد شوقي بينبين، فهرسة المخطوطات العربية بالمغرب، موقع ملتقى أهل الحديث 07/04/12
    - (Xiv)محمد العبدري البلنسي، الرحلة المغربية، تحقيق أحمد بن حدو، نشر كلية الأداب الجزائرية، صفحة 37
- (xv))بن هارون الكناني مختصر المتبطية لوحة رقم 1 مخطوط رقم 1073 المكتبة الوطنية الجزائر. (xvi)بو العباس أحمد الونشريسي، المنهج الفائق والمنهل الرائق والمنهل الرائق بأداب الموثق وأحكام الوثائق، تحقيق لطيفة الحسيني، مطبعة فضالة المحمدية، المغرب سنة النشر 1997م، صفحة 193. (xvii)برهان الدين بن فرحون المالكي، تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، دار عالم الكتب الرباط، طبعة خاصة، سنة النشر 2003م ج 2001
  - (xviii)المنهج الفائق والمنهل الرائق صفحة 211
- (xix)عبد اللطيف أحمد الشيخ، التوثيق لدى فقهاء المذهب المالكي، المجمع الثقافي، أبو ظبى الإمارات العربية المتحدة، الطبعة الأولى، سنة النشر 2004 م، صفحة 26
  - (xx)محاضرات في تاريخ المذهب المالكي في الغرب الإسلامي صفحة 118
    - (xxi)انظر التوثيق لدى فقهاء المذهب المالكي صفحة 335
  - (xxii) ابن فرحون المالكي، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق مأمون بن محي الدين الجنان، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، صفحة 364
- (XXiii)القاضي عياض بن موسى اليحصبي، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، سنة النشر
  - 1998م، ج2/
  - (xxiv)محمد بن محمد مخلوف، شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، دار الفكر، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ج114/1 246
- (xxv)محمد إبراهيم علي، اصطلاح المذهب عند المالكية، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، دبي الإمارات العربية، الطبعة الثانية، سنة النشر 2002م، صفحة 291 .
  - (xxvi)ترتيب المدارك ج2/734
  - (xxvii)عمر الجيدي، مباحث في المذهب المالكي بالمغرب، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، المغرب، الطبعة الأولى، سنة النشر 1993م، صفحة 118
- (xxviii)أبو إسحاق إيراهيم بن الحاج أحمد الغرناطي، الوثائق المختصرة، إعداد مصطفى ناجي، مركز إحياء التراث المغربي، الرباط، الطبعة الأولى، سنة النشر 1988م،
  - صفحة 7
  - (xxix)انظر مباحث في المذهب المالكي بالمغرب صفحة 118
    - (xxx)انظر المرجع نفسه صفحة 118
    - (xxxi)محاضرات في تاريخ المذهب المالكي صفحة 122
    - (xxxii)محاضرات في تاريخ المذهب المالكي صفحة 122
    - (xxxiii)محاضرات في تاريخ المذهب المالكي صفحة 122

# آليات التحقيق عند عبد السلام هارون

صباح لخضاري أستاذة مساعدة مكلفة بالدروس قسم اللغة العربية معهد الآداب واللغات المركز الجامعي / سعيدة



دء

إن لكل أمة نتاجها الفكري والحضاري في مختلف مجالات المعرفة والعلوم، وقد بدأ الإنسان تدوين هذا الفكر وتقييده في مخطوطات، تلقتها النخبة المثقفة إما مشافهة أو نقلا.

وهذا التراث الذي خلفه الأجداد هو كنز للإنسانية عامة وللأمة المنتجة له خاصة، وهو بحاجة إلى إعادة نشره وإلى نفض الغبار الذي عبه عبا ليتجلى للعيون والعقول، ومن حق هؤلاء الأجداد علينا أن لا نغمطهم هذا الحق المشروع في نشر ما ألفوه، وشرحه والتعليق عليه، لإيضاح ما غمض منه وعسر على الفهم، و للحفاظ عليه وتقييمه.

فنهضة أي أمة كيفما كانت لا تقوم لها قائمة إلا بعودتها إلى تراثها وتشبثها به، وفك حروفه وإماطة لثام جهل قراءته وفهمه، ومن ثم إعادة قراءته ونشره بنفس وثوب جديدين، ولن يتأتى ذلك إلا بفقه علم التحقيق وآلياته واجراءاته، التى تعد مفتاحا لنقد النصوص القديمة.

## المقدمة:

إن العمل في ميدان علم التحقيق صعب، لأنه يستوجب على المحقق توفير شروط وأخلاق وزاد معرفي وعلمي وتدريب دائم وممارسة علمية دائبة...

كل هذا يجمله المختصون في هذا الميدان في عبارة "مواصفات المحقق وعدّته"، وأهم هذه المواصفات تتجلى في حب التراث والرغبة في خدمته والمحافظة عليه، تحمّل أمانة إخراجه للناس على أفضل وجه وأحسن صورة، الصبر والأناة في التعامل معه، الغيرة عليه والإحساس بقيمته، التحلي بالتواضع العلمي، وبالبذل والعطاء المادي والعضلي في سبيل إحيائه...

أما عدته فأهمها: قوة الملاحظة، الخبرة المكتسبة من الممارسة العلمية وطول صحبة التراث، حسن قراءة الخط العربي القديم، الاستعانة بذوي الخبرة، الاكتفاء الاقتصادي وامتلاك أهم كتب التراث، مع الاطلاع الدائم والمستمر على كتب التراث والإلمام بأساليب اللغة وعلومها...

إن عمل المحقق ليس جمع المادة من أجل تأليف دراسة مثلما هو حال الباحث والدارس، فهو بالإضافة إلى البحث في جميع ميادين المعرفة من علم المعاجم (اللغة، البلدان، الحيوان...) وعلم اللغة (النحو والصرف والبلاغة...) والآداب والتراجم... مُطالب بمراجعة نسخة المخطوط الأصلية ومقارنتها بالنسخ الأخرى،

والسفر من أجل الحصول عليها، والاجتهاد في معرفة نوع ورقها وحبرها وتاريخها... وأيضا تصحيحها وإخراجها في أبهي حلة حتى يُمكّن المتلقى من قراءتها قراءة سليمة.

فمهمة المحقق صعبة المسالك وعرتها، إذ يصعب على الباحث أن يصير محققا، ويسهل على المحقق أن يكون باحثا، ذلك بأن البحث كائن بالضرورة في التحقيق.

وفي هذا الشأن يقول الشيخ عبد السلام هارون: "...التحقيق أمر جليل..., يحتاج من الجهد والعناية إلى أكثر مما يحتاج إليه التأليف، وقديما قال الجاحظ: ولربما أراد مؤلف الكتاب أن يصلح تصحيفا أو كلمة ساقطة، فيكون إنشاء عشر ورقات من حر اللفظ وشريف المعاني أيسر عليه من إتمام ذلك النقص حتى يرده إلى موضعه من اتصال الكلام."(1)

وعلم التحقيق عرف عند العرب منذ نهضتهم الفكرية والحضارية، فقد " كانوا يعرفون كل القواعد العلمية التي نتبعها في إخراج كتاب، لا من حيث رموز المخطوطات فحسب، بل أيضا من حيث اختيار أوثق النسخ لاستخلاص أدق صورة للنص، ولعل خير ما يمثل عملهم في هذا الجانب إخراج اليونيني حافظ دمشق المشهور في القرن السابع الهجري لصحيح البخاري". (2)

كما ألف العرب مؤلفات في علم الفهرسة، وفي التحريفات والتصحيفات، وفي المؤتلف والمختلف (3)، وعلم التراجم، وكانت لهم دراية بجودة الورق وأنواعه (4)، ونوع الحبر والخطوط كما كانوا يجيدون أمور الضبط وعلامات الترقيم، ويعرفون أخبار الوراقين الذين كانوا عونا للعلماء على التأليف ونشر الكتب بخط العديد من النسخ للكتاب الواحد، متقاضين أجورا مقابل عملهم هذا (5)؛ وما التلخيصات والشروحات والتهذيبات إلا نوع من التحقيق العربي المنشأ والأصول.

إن الشيخ عبد السلام هارون اعتمد على ما خلفه علماؤنا القدماء في علم منهجية التأليف والتحقيق، ليؤلف كتابه المنهجي الممتع في علم التحقيق، والذي وسمه ب" تحقيق النصوص ونشرها" فكان أول كتاب عربي مختص في منهجية تحقيق النصوص ونقدها وتصحيحها ومراجعتها ونشرها،كما يعد تجربة عبد السلام هارون الخاصة في تحقيق النصوص ومعالجتها فهو" ثمرة كفاح طويل، وجهاد صادق، وتجارب طال عليها المدى (6) ،وقال مؤكدا في مقدمة كتابه أن هذا الكتاب كان :" من تجارب ...العرب الأمناء في هذا المجال الأمين، ومن تجاربي الخاصة التي حاولت فيها ترسم خطاهم الطاهرة، زهاء أربعين عاما ومما رأيت وسمعت في انتباه ويقظة، أمكنني في هذا المجال الذي حافظ على القرآن الكريم وهو ما هو، وأحاديث الرسول وهي ماهي، أن أتخلص من أسار سادة هؤلاء الضعفاء (7)، الذين لا يضعون قدما على قدم حتى تصدر إليهم إشارة بأصبع هذا الاستعمار الثقافي" (8).

عبد السلام هارون المحقق (9):

## أ- ترجمته:

عبد السلام هارون من مواليد الإسكندرية في 18 يناير 1909م الموافق ل 25 من ذي الحجة 1326ه، نشأ في أسرة معروفة بالعلم اعتنى والده بتربيته وتعليمه، فحفظ القرآن الكريم ثم التحق بالأزهر سنة 1340هـ نشأ في أسرة معروفة بالعلم اعتنى والده بتربيته والعلم العلم العلم العلم التحق بكلية دار العلوم حيث تخرج فيها سنة 1925م.

## ب- مناصبه العلمية:

عمل مباشرة بعد تخرجه معلما بالتعليم الابتدائي ثم التحق ب سلك التدريس الجامعي بكلية الآداب جامعة الإسكندرية 1950م ثم أستاذا مساعدا بكلية دار العلوم ليصبح أستاذا ورئيسا لقسم اللغة العربية بها 1959م، وفي 1966م سافر إلى الكويت مع نخبة من الأساتذة لإنشاء جامعة الكويت حتى سنة 1975م كما أنه كان عضوا بمجمع اللغة العربية بالقاهرة سنة 1969م.

# ج- مسيرته العلمية:

إن الشيء المدهش في هذا الجانب أن نعلم أن عبد السلام هارون حقق كتاب "متن أبي شجاع" 1925م-1344هـ وهو تلميذ ابن السادسة عشر ، وبعدها حقق الجزء الأول من كتاب "خزانة الأدب" 1927م ليكمل أربعة أجزاء من هذا الكتاب طالبا بدار العلوم، فعبد السلام هارون بدأ حياته العلمية في ميدان التحقيق وشغف به منذ صباه، فبدايته كانت عصامية جرب فيها شقاء البحث العلمي الجاد، وتعود على الصبر والأناة ... ونظرا لشغفه بالتراث فإنه عمد إلى النشر المنظم مباشرة بعد تخرجه من دار العلوم، فظهرت نباهته واجتهاده الدائم وحرصه وعزمه، إذ لم تكن تخلو سنة من كتاب جديد يحققه أو دراسة جديدة يبحث فيها.

مما جعل الدكتور طه حسين يستدعيه للانضمام إلى لجنة "إحياء تراث أبي العلاء المعري" سنة 1943م التي كانت تضم نخبة من الأساتذة: مصطفى السقا، عبد الرحيم محمود، إبراهيم الأبياري، وحامد عبد المجيد وكانت زبدة عمل هذه اللجنة واجتهادها كتابا ضخما وسم بـ: "تعريف القدماء بأبي العلاء" وخمس مجلدات في شرح ديوان "سقط الزند".

# د- أثاره العلمية:

تجاوز عدد كتب عبد السلام هارون المحققة والمؤلفة خمسة عشر و مائة كتاب، ففي ميدان التحقيق كان اهتمامه كبيرا بكتب الجاحظ فنشر كتاب "الحيوان" في ثمانية أجزاء (10) وكتاب "البيان والتبيين" في أربعة أجزاء، وكتاب "العرجان والعميان والحولان "ورسائل الجاحظ في أربعة أجزاء وكتاب "العثمانية "، وقد اهتم بتحقيق المعاجم (11) والكتب النحوية (12) والمختارات الشعرية (13).

كما اتجه إلى التهذيبات وذلك بتيسير بعض الكتب الأصول منها: "تهذيب إحياء علوم الدين" لأبي حامد الغزالي، "تهذيب الألف المختارة من صحيح البخاري" و "تهذيب سيرة ابن هشام" ...

أما مؤلفاته فكانت هي الأخرى في مضامين اللغة والأدب: "الأساليب الإنشائية في النحو العربي"،"حول ديوان البحتري"، "تتبيهات في معجم لسان العرب"،"قواعد الإسلام وكناش النوادر "، "معجم شواهد العربية"، "معجم مقيدات ابن خلكان"، "الميسر والأزلام" و "التراث العربي"...

وكانت وفاته في 28شعبان 1408هـ 16أفريل1988م بعد حياة علمية جادة هادفة سعت إلى نشر التراث وتحقيقه و خدمته، ويا لها من مهمة صعبة مضنية ومشرقة...

# منهج الكتاب

ألِّف كتاب "تحقيق النصوص و نشرها " في صيف 1374 ه / 1954 م ونشر في السنة نفسها، وفي شأن تأليفه قال عبد السلام هارون: "... اختمرت عندي فكرة كتابة هذا البحث منذ خمس سنوات، وذلك حين ظفر كتابان من كتبي التي حققتها بالجائزة الأولى للنشر والتحقيق العلمي سنة 1949 – 1950، فكنت من ذلك الحين أعاود الكتابة بين الفينة والأخرى، إلى أن كان صيف هذا العام، إذ اقترح الزميل الجليل الأستاذ أحمد الشايب أن أقوم بإلقاء عدة محاضرات في هذا الفن على طلبة "الماجستير" بكلية دار العلوم، فكانت هذه أول مرة في جامعتنا المصرية الحديثة يعالج فيها هذا الضرب من تلك المدارس الفنية، و كان للأستاذ الشايب بذلك فضل كبير في أن ترى كتابتي النور "(19).

أعيد طبعه للمرة الثانية سنة 1380ه/ 1965م وهي الطبعة المعتمدة في هذه الدراسة، ذات حجم صغير, عدد صفحاتها خمس عشرة ومانة صفحة، تحتوي على إهداء فمقدمة الطبعة الأولى، ثم مقدمة الطبعة الثانية، تليها سبعة عناصر رئيسة تحوي عناصر جزئية متفرعة عنها، وهذه العناصر الرئيسة تتمثل في:

1.كيف وصلت إلينا الثقافة العربية ؟

- 2 .الخطوط.
- 3.أصول النصوص.
  - 4.التحقيق.
- 5.التصحيف و التحريف.
  - 6. المكملات الحديثة.

لينهي بحثه بكلمة ختامية لا تتجاوز أربعة أسطر ونصف، أتبعها بنماذج لبعض المخطوطات مذيلا كتابه بمجموعة من الفهارس:

- 1. فهرس منهج الكتاب.
- 2. فهرس المصطلحات والمسائل الفنية.

- 3. فهرس الأعلام.
- 4. فهرس القبائل والطوائف ونحوها.
- 5. فهرس الكتب التي كانت موضع دراسة فنية.

وكان آخر هذه الفهارس فهرس مراجع البحث التي اعتمدها عبد السلام هارون في إنشاء بحثه، والتي يبلغ عددها سبعة وخمسون مرجعا.

كما أدرج عبد السلام هارون نماذج تطبيقية لبعض العناصر التي استوجبت ذلك، مثل عنصر "مقدمات تحقيق المتن" (15) وعنصر "معالجة النصوص" الذي دعمه بـ"نموذج لتصحيح بعض التحريفات" (16).

## أهمية الكتاب:

من الجميل جدا أن نعرف أن كتاب " تحقيق النصوص ونشرها" يعد أول كتاب عربي في منهج علم التحقيق، بعد كتاب المستشرق الألماني برجستراسر (Bergstraesser) "أصول نقد النصوص ونشرها"، إذ اعتمد عبد السلام هارون على جل ما صنفه علماء العرب في هذا المجال، واستفاد من مناهجهم العلمية في إصلاح الكلمات المصحفة أو الساقطة،وكانت جميع مصادره المعتمدة في إنشاء بحثه عربية محضة، وقد أكد هذا هو نفسه قائلا في مقدمة الطبعة الأولى: "...فهذه ثمرة كفاح طويل، وجهاد صادق، وتجارب طال عليها المدى، فكان له من ذلك ذخر أمكنه أن يفتشه ويبحث في جنباته، ليرى وجه الحق فيما يرى، وأن يؤلف من ذلك كتابا يعتز به ويغتبط اغتباطا، إذ هو (أول كتاب عربي) يظهر في عالم الطباعة معالجا هذا الفن العزيز: فن تحقيق النصوص ونشرها."(17)

والأجمل أن نعرف أن كلا الكتابين عبارة عن محاضرات ألقيت على طلبة الماجستير في الجامعة المصرية، ف "برجستراسر" ألقى محاضرته في منهج التحقيق بالجامعة المصرية القديمة، عندما استقدمته كلية الأدب للمرة الثانية في العام الدراسي (1931 – 1932)م، ولم يكتب لهذه المحاضرات النشر إلا بعد وفاة صاحبها بسبعة وثلاثين عاما، على يد أحد طلبته محمد حمدي البكري سنة 1969م (81).

أما عبد السلام هارون فألقى محاضراته على طلبة الماجستير بكلية دار العلوم بالإسكندرية عام 1954م، وكانت فكرة كتابة بحث عن موضوع منهجية تحقيق النصوص تراوده منذ عام 1950م؛ وهذا يعني أن محاضرات عبد السلام هارون نشرت قبل محاضرات برجستراسر التي لم يُتح للمهتمين بميدان التحقيق الاطلاع عليها إلا سنة 1969م، حتى أن عبد السلام هارون نفسه قال: "وعلمت أنه قد ألقيت في كلية الأدب بجامعتنا القديمة محاضرات تدور حول هذا الفن، ألقاها المستشرق الألماني برجستراسر (Bergstraesser) فحاولت جاهدا أن أطلع على شيء منها فلم أوفق "(19).

والشيء الذي يزيد من أهمية كتاب "تحقيق النصوص ونشرها"، أنه كان أول نبع متح منه المهتمون بميدان التراث ونقده، كيفية التعامل مع التراث، وتفادي بعض المزالق والإشكالات المنهجية.

إذ لم يكن ما ألف قبله بكاف ولا شاف لمحبي هذا العلم، الذي لا يستطيع معرفة خبايا مسالكه وشعبه، إلا الخبير الحاذق الذي طالت معاناته في رحاب صحبته الممتعة؛ فقد كتب محمد مندور مقالين في هذا الصدد "بإيجاز عن قواعد نشر النصوص الكلاسيكية عند نقده لكتاب "قوانين الدواوين" لابن مماتي، في العددين 277- بإيجاز عن محلة الثقافة القاهرة 1944، وأعاد نشر المقالين في كتابه" في الميزان الجديد "الذي صدرت طبعته الأولى في العام نفسه."(20)

وفي 1945م نشر المستشرقان الفرنسيان بلاشيروسوفاجيه (R. blachere et J. Souvage) بباريس كتيباً بالفرنسية وسماه: "règles pour édition et traduction des texte arabes"، "لكنه لا يشتمل إلا على قواعد مختصرة، ينقصها أمثلة توضعها من المخطوطات القديمة، وقد صرفا جزءا كبيرا من هذا الكتيب للعناية بقواعد ترجمة الكتاب العربية إلى الفرنسية."(21)

كما قدمت لجنة المجمع العلمي بدمشق قواعد مختصرة للنشر في مقدمة الجزء الأول ل: "تاريخ مدينة دمشق " الذي صدر سنة 1951م بدمشق. (22)

وفي سنة 1953م تحدث محقق "كتاب الشفاء"لابن سينا، إبراهيم بيومي مدكور في مقدمته عن بعض قواعد النشر (<sup>(23)</sup>) لتتوالى المقالات والكتب المتخصصة في هذا المجال بالظهور بعد نشر كتاب "تحقيق النصوص و نشرها"، مستفيدة منه كل الاستفادة بالإضافة إلى استفادتها من مناهج المستشرقين الفرنسيين و الألمان.

لم يكن من السهل على الباحثين البتة التأليف في منهجية تحقيق التراث -حتى على المتخصصين منهم-خاصة المستشرقين، لأن جل ما كتب في هذا الميدان كان باللغة اليونانية واللاتينية، فطبقوا أصول نقد النصوص القديمة، دون التفكير في التأليف في كيفية النقد ومنهجيته، لجهلهم للغات الأوربية القديمة التي ألفت بها جل الكتب المتخصصة في هذا المجال.

والمستشرق الوحيد الذي استطاع فعل ذلك وكان سبّاقا إلى الكتابة في هذا المجال هو برجستراسر لتَمَكُّنِه من اللغات الأوربية القديمة وهضمه للغة العربية أيضا حتى قيل عن كتابه "... لا نبالغ إذا قلنا إن هذه الدراسة هي أوفى وأدق ماكتب في مجالها، فهي تضم مادة غزيرة يعرضها المؤلف في تواضع العلماء ويدعمها بأمثلة ونماذج واقعية من المخطوطات العربية المنشورة."(24)

وبرجستراسر وإن استفاد من المناهج الغربية في تأليف كتابه، فإنه لم يستنكف عن الاستفادة من منهج العرب في التأليف، لذلك نجد كتاب عبد السلام هارون يداني كتابه في المبادئ العامة وأفكار الموضوع الأساسية، مع انفراد كل واحد منهما طبعا بمنهجه الخاص في طرح الأفكار وشرحها ومناقشتها، يقول عبد

الستار عبد الحق الحلوجي أستاذ المكتبات أثناء حديثه عن كتاب برجستراسر "أصول نقد النصوص ونشر الكتب": "والكتاب الوحيد الذي يمكن مقارنته بهذا الكتاب هو "تحقيق النصوص ونشرها "لعبد السلام هارون". (25)

وهذا يدل على تضلّع الشيخ هارون في ميدان تحقيق النصوص واستفادته الكبيرة من منهج علمائنا القدامى وصحبته الدائمة لتراثنا القديم؛ هذا كله وغيره... أسفر عن هذا الكتاب الذي يعد مصدراً - لا يمكن الاستغناء عنه- لكل مهتم بعلم التحقيق ونقد النصوص القديمة ونشرها.

# موأخذات عبد السلام هارون.

لقد آخذ بعض النقاد الشيخ عبد السلام هارون بموأخذات منهجية في كتابه "تحقيق النصوص ونشرها" منها (<sup>26)</sup>:

- عدم الاستعانة بالنماذج والأمثلة لتوضيح الأفكار المنهجية الموجودة في الكتاب.
- ترك بعض المسائل ذات الإشكاليات المنهجية في علم تحقيق التراث عالقة " مثل موقف المحقق إزاء الكتاب الذي أصدره مؤلفه إصدارين يختلفان اختلافا كبيراً."(27)
- \_ عدم تحليله التحليل الكافي الشافي للشواهد المساقة في الكتاب وتحبيذه الاختصار والإجمال على التفصيل والشرح.

\_ عدم إحاطته بالموضوع إحاطة جيدة, كما اتهمت دراسته بالسطحية والبعد عن دراسة لب الموضوع وعمقه؛ وقد ذكر محمد حمود البكري أن هارون على الرغم من كتابته على غلاف كتاب الطبعة الثانية، (تمتاز بإضافات هامة) لم تختلف في جوهرها عن الطبعة السابقة (28).

كما أنتقد عدم إطلاعه على أعمال المستشرقين في هذا المجال والاستفادة منهم، وهذه النقطة تحسب له وليس عليه، لأنه استطاع بتجربته وخبرته الطويلتين وصحبته الدائمة للتراث أن يخرج للوجود كتابا عربيا في هذا العلم جعله في مصاف المحققين والباحثين البارزين في علم منهج التحقيق أمثال "برجستراسر"، و قد رد هو نفسه هذا الانتقاد بقوله: "وإن كان بعض إخواننا... ممن كنا نتوسم فيه النجابة، زعم بضعف نفسه، وبما يشعر به أمثاله من ذلة علمية، أني لم أطلع على ما كتب المستشرقون، فوضع بذلك على هامتي إكليلا أعتز به إذا أمكنني بعون الله وحده أن أضع علما متكاملا لم أسبق إليه، دون أن أتطفل على مائدةٍ، كثيرا ما وضع فيها للعرب صحاف مسمومة، وموائد أسلافنا العرب حافلة بالجهود الوثيقة، والأمانة العلمية المرموقة."(29)

لكن هذا لا يعني أن الشيخ لم تكن له دراية بمنهج هؤلاء المستشرقين، فقد ذكر أثناء حديثه عن المكملات الحديثة طرق المستشرقين في الترقيم و ترتيب الفهارس... كما أنه حاول جاهدا البحث عن محاضرات برجستراسر للإطلاع عليها، فلم يوفق، لأنها لم تكن قد نشرت بعد.

ومن الغريب أن نجد أسد مولوي(الشيعي المذهب)، في مقاله "نظرات سريعة في فن التحقيق" أثناء حديثه عن مواصفات المحقق، في العنصر السادس (الأمانة) يشكك في أمانة عبد السلام هارون ويتهمه بالخيانة العلمية، لزعمه أنه حذف من تحقيقه لـ"وقعة صفين" نصا مثبتا في الأصل الذي اعتمده فيقول: "لكنا مع شديد الأسف – نجد في كثير من المطبوعات التي كتب عليها أنها من تحقيق فلان.. زيادة ونقصانا وتبديلا وتغييرا عما رسمه المؤلف لغايات أقل ما يقال فيها أنها خيانة علمية.فهذا المحقق المعروف عبد السلام هارون في تحقيقه "وقعة صفين" لنص بن مزاحم المنقري – الطبعة الثانية 1382 ه – ص 231 بعد السطر الثامن رأسا، قد وقع في وهم لا يسامح عليه، فقد أسقط نصا من الكتاب هو: [ وعن عمر بن سعد، عن سلام بن سويد، عن علي عليه السلام في قوله: "وألزمهم كلمة التقوى" قال: هي لا إله إلا الله و الله أكبر. قال: هي كلمة النصر].

مع العلم أن هذا النص المحذوف جاء في طبعة إيران على الحجر سنة 1301 ه. ص 110 السطر الثامن، و قد اعتمد هارون هذه الطبعة أصلا في تحقيقه، قال في صفحة ح ط من مقدمته لـ"وقعة صفين": "طبع هذا الكتاب لأول مرة على الحجر في إيران سنة 1301 ه وهذه الطبعة نادرة الوجود... وهذه النسخة هي التي قد اتخذتها أصلا في نشر هذا الكتاب وتحقيقه، وهي التي اعبر عنها بلفظ الأصل" ثم هذا الذي أسقط هارون موجود بنصه وخطه في "بحار الأنوار" للعلامة الكبير الشيخ محمد باقر المجلسي المتوفى سنة 1111 ه رحمه الله تعالى، في الطبعة الحديثة ج 100 صفحة 37 حديث 35، و إيراد المجلسي رحمه الله، له يدل دلالة قاطعة على أخذه له من نسخة مخطوطة أقدم من المطبوعة على الحجر بأكثر من مائتي عام". (30)

وعلق أسد المولوي متعجبا من هذا الحذف قائلا " وواضح أن النص خالٍ مما يثير مذهبيا... فما أدري ما السبب في حذفه!"(31)

ويزيد التعجب والاستغراب عندما تقرأ للشيخ عبد السلام هارون قوله في عنصر "تحقيق متن الكتاب"، "ومعناه أن تؤدي الكتاب أداء صادقا كما وضعه مؤلفه كما وكيفاً بقدر الإمكان.... ليس تحقيق المتن تحسينا أو تصحيحا، وإنما هو أمانة الأداء التي تقتضيها أمانة التاريخ، فإن متن الكتاب حكم على المؤلف وحكم على عصره وبيئته، وهي اعتبارات تاريخية لها حرمتها، كما أن ذلك الضرب من التصرف عدوان على حق المؤلف الذي له وحده حق التبديل والتغيير، وإذا كان المحقق موسوما بصفة الجرأة فأجدر به أن يتنحى عن مثل هذا العمل، وليدعه لغيره ممن هو موسوم بالإشفاق والحذر.إن التحقيق نتاج خلقي لا يقوى عليه إلا من وهب خصلتين شديدتين: الأمانة والصبر، وهما ما هما !!"(32)

وهو يحث في كتابه " تحقيق النصوص ونشرها " المحقق على عدم المساس بقدسية متن الكتاب المُحَقَّق مهما كان الخطأ الموجود فيه، وأن ينبه عليه في الحاشية أو في آخر الكتاب ويبين وجه الصواب فيه " وبذلك يحقق الأمانة، ويؤدي واجب العلم."(33)

ولأن القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة ينبغي أن تكون صحيحة، ولأنه من المقدور معرفة ذلك والتحقق منه، فقد دعا إلى إصلاح تحريفات الشواهد من القرآن الكريم وردها إلى أصلها، والعودة إلى مراجع الحديث والتأكد من الأحاديث الواردة وتخريجها إن أمكن المحقق ذلك أو تركها – لتعدد الروايات – وإبقائها على حالها والاكتفاء بالتعليق على صحة رواية الحديث أو ضعفه.

كما نجده قد حث المحقق على التحلي بالحرص عند معالجة النصوص المضمنة في المخطوطات ومراجعتها، يقول: "وهذا أيضا واجب المحقق إزاء كل نص من النصوص المضمنة من الأمثال والأشعار ونحوها، يجب أن يتجه إلى مراجعتها ليستعين بها في قراءة النص وتخريجه إن أمكن التخريج، ومع ذلك يجب أن نحترم رواية المؤلف إذا أيقنا أن ما في النسخة هو ما قصده المؤلف وأراده، ولا سيما إذا كان يبني على تلك الرواية حكما خاصا. فهذا قيد شديد يحرم على المحقق أن يتناول النص بتغيير أو تبديل. وهذه الضروب الثلاثة من النصوص هي أخطر ما يجب فيه الدقة والحرص والتريث، وليس معنى ذلك أن نستهين بأيسرها، ولكن معناه أن نبذل لها من اليقظة، ونستشعر لها من الحرص، ما يعادل خطرها البالغ". (34)

إن مهمة المحقق صعبة خطرة، لا ينجو من مزالقها وكبواتها حتى الفارس الخبير بفنونها وإشكالاتها، فهو دائما بحاجة إلى الحذر والفطنة والملاحظة الدقيقة... وقديما قالوا: تأليف كتاب أيسر على صاحبه من إصلاحه.

# الهوامش والمراجع

1- تحقيق النصوص ونشرها: عبد السلام هارون مؤسسة الحلبي وشركاؤه للنشر والتوزيع القاهرة ط2 ، (دت)، ص48.

2- البحث الأدبي: شوقي ضيف دار المعارف ط6، (دت)، ص185-186.

3-64 ينظر تحقيق النصوص ونشرها: ص64-65.

-4 نفسه : ص4.

-5 نفسه : ص18−20.

*-6* نفسه :7.

7- يقصد أولائك الذين انتقدوا عدم اطلاعه على كتب المستشرقين المنجزة في هذا المجال.

8- تحقيق النصوص ونشرها: ص8.

9- شخصيات وتراجم, شبكة حايل الدعوية ، نشرت بتاريخ السبت 26 شوال 1424هـ الموافق 20 -12-2003 .

10- نال عن هذا التحقيق جائزة من مجمع اللغة العربية سنة 1950م.

11 - منها معجم" مقياس اللغة" لابن فارس في سنة أجزاء ,تهذيب الصحاح للزنجاني كما أسند إليه مجمع اللغة العربية على طبع المعجم الوسيط بالإضافة إلى معاجم أخرى إشترك فيها مع محققين أخرين.

12- منها كتاب سيبو يه في خمسة أجزاء , والاشتقاق لابن دريد...



- 13- منها الأصمعيات, شرح القصائد السبع لابن الانباري, وشرح الحماسة للمرزوقي معية أحمد أمين ...
  - 14- تحقيق النصوص ونشرها: ص7.
    - -15 نفسه: ص 8 .
    - -16 نفسه: ص 68
      - 717 نفسه: ص7
- 18- أصول نقد النصوص و نشر الكتب: برجستراسر ، إعداد و تقديم محمد حمدي البكري، دار المريخ للنشر الرياض (دط) ،1402ه 1982م، ص ز
  - 7- تحقيق النصوص ونشرها: ص7
  - 20- أصول نقد النصوص و نشر الكتب: ص 12.
    - 21- نفسه : ص12.
    - -22 نفسه : ص 13.
    - 23- ينظر نفسه :(ن ص).
      - 24- نفسه: ص ز.
      - 25- نفسه : ص ح.
      - 26- ينظر نفسه (التقديم)
        - 27- نفسه: ص ح .
        - -28 نفسه: ص 13
    - 29 تحقيق النصوص ونشرها: ص 8
  - 30- نظرات سريعة في فن التحقيق: أسد مولوي مجلة تراثنا ع 13-14 ص 16.
    - 31- نفسه: ص 17
    - 32- تحقيق النصوص ونشرها: ص 44.
      - 33− نفسه : ص45.
      - -34 نفسه : ص 48.

# La résistance de l'écriture de l'altération dans « Les Echelles du Levant » d'Amin Maalouf.



Lazreg Lakhdar Maître assistant Département de français. Institut de lettres et langues étrangères. Centre Universitaire Dr Moulay Taher- SAIDA

#### **Introduction:**

L'accès à l'art et à la culture, la pratique artistique et culturelle, sont des facteurs d'épanouissement personnel, d'ouverture sur le monde et la société.

Connaître soi-même, le découvrir et l'expliquer est le but de toute réflexion. Les problèmes posés par l'identité soit individuelle ou collective rencontrent à la fois une préoccupation intellectuelle et existentielle de l'homme contemporain. Que ces problèmes soient posés par les identités collectives ou les identités individuelles comme les déviances et les assuétudes.

Comment concilier individualisme et différenciation dans un lieu caractérisée par la turbulence et le changement ?

L'écriture demeure un moyen de résistance de l'écrivain aux tensions internes qui le bouleversent. Mais c'est aussi un moyen qui le bouleverse, le transforme et exprime sa transformation. L'écriture de la résistance que choisit le roman « Les Echelles du Levant », pour s'exprimer sur une problématique qui perturbe sa conception de l'altérité, ne prend pas le sens de la négation. C'est une résistance à une différence de potentiel aux deux rives de l'identité : être soi et l'autre. C'est une résistance passive qui s'exprime de l'intérieur à l'extérieur en dégageant sa tension par le biais de l'écriture. L'écriture devient ce conducteur de cette charge de signification antérieure qui se décharge par et sur le signe emprunté.

L'écriture, lieu des dénonciations et des rêves, lieu des refuges et des transfuges, est cet espace où le signe devient confident. Dans l'univers imaginaire du roman « Les Echelles du Levant », l'écriture se meut entre les appartenances de l'écrivain qui font son identité culturelle. Mais cette identité qui s'exprime à travers cette écriture, nous met en face d'une altération problématique.

Quel est le parcours de cette écriture maaloufienne pour construire le sens de la résistance à une altération qui s'impose à une identité en contact de l'altérité?

Page \_\_\_\_\_\_\_ 211

Comment pourrait-elle consentir à réconcilier confusion et diffusion au terme d'une acculturation en train de se faire?

## 1. Parcours des échecs des projets d'assimilation.

L'échec est défini comme étant le revers éprouvé par quelqu'un qui voit ses calculs déjoués, ses espérances trompées. Le thème de l'échec est dominant dans le récit. C'est la difficulté qu'éprouve le personnage à réconcilier une identité faite de rencontre des différences. En effet, la rencontre du Moi et de l'Autre, celui du narrateur et celui du personnage, ouvre un échange conversationnel sur les origines. Le retour à l'identité altérée de l'altérité ne se fait que pour comprendre le pourquoi de cette altération. Mais d'abord qu'est-ce que l'identité et l'altérité?

L'identité est ce qui fait la spécificité et l'unicité d'un être ou d'un objet ; ce qui le distingue de tout autre. Paul Ricœur dans la revue Esprit de juillet 1988 définit à partir de deux usages majeurs du concept d'identité-identité comme mêmeté (du latin idem) et identité comme soi (du latin ipse), quatre facettes de cette notion.

L'identité est d'abord conçue comme mêmeté. Elle implique un sens numérique : deux occurrences d'une même chose désignée par un nom invariable ne constituent pas deux choses différentes mais une seule et même chose. Identité signifie ici unicité et son contraire est pluralité.

La seconde valeur de la notion d'identité vient de l'idée de ressemblance extrême. Deux êtres sont dits identiques quand ils sont substituables l'un à l'autre. Le contraire est ici différent.

Le troisième sens inclut la continuité ininterrompue dans le développement d'un être entre le premier et le dernier stade de son évolution. Le contraire étant la discontinuité. Le critère de changement dans le temps entre en ligne de compte.

Ce troisième sens induit alors la quatrième valeur de la notion d'identité, à savoir celle de permanence dans le temps qui s'oppose à diversité.

L'altérité est ce qui est autre, ce qui fait la différence.

## 2- Le retour aux origines de l'altérité.

Connaître soi-même, le découvrir et l'expliquer est le but de toute réflexion. Réfléchir sur soi ou exploiter son être jusqu'au fond de l'exercice sont, en effet, une tendance naturelle chez les individus, les groupes et les peuples.

Le retour dans le roman « Les Echelles du levant » est passage aux origines de l'altérité. Celle-ci est faite de mélange de races. Cette fusion des différences pour n'en faire qu'un a échoué dans son calcul : mêler en vue de retrouver une harmonie paisible. Le grand-père Ketabdar essuie le revers de l'échec de sa tentative de faire

Page \_\_\_\_\_\_\_ 212

recouvrer la raison à Iffett. Il perd l'estime de son entourage « Meurtri par l'hostilité qui l'assaillaient de toutes parts au soir d'une vie exemplaire, le vieux médecin s'était laissé envahir par le sentiment d'avoir fauté, d'avoir trahi sa mission, et d'être tombé dans l'indignité » p 31. L'identité héritée des origines est le refus de l'assimilation de l'Autre au point de l'exclure. Ainsi est donc l'identité d'Ossyane, cet autre différent : une intégration qui provoque la confusion.

Ossyane déclare à Bertrand, le personnage qui lui avait posé des questions sur ses origines et sur ses convictions avant de l'embrigader dans la Résistance, qu'il a hérité d'une identité qui s'intègre « Je viens d'une région du monde où il n'y a eu, tout au long de l'histoire, que des occupations successives, et mes propres ancêtres ont occupé pendant des siècles une bonne moitié du bassin méditerranéen. Ce que j'exècre en revanche, c'est la haine raciale et la discrimination. Mon père est turc, ma mère était arménienne, et s'ils ont pu se tenir la main au milieu des massacres, c'est parce qu'ils étaient unis par leur refus de la haine. De cela, j'ai hérité. C'est cela ma patrie. J'ai détesté le nazisme, non pas le jour où il envahi la France, mais le jour où il a envahi l'Allemagne. S'il avait éclos en France, ou en Russie, ou dans mon propre pays, je l'aurais détesté tout autant » p 79.

Cette conception du refus de la haine de l'Autre convient à toutes les situations. Cette convenance est le point de départ de l'évolution de l'identité vers l'altérité. La convenance est ici synonyme d'adhésion et de ressemblance. Cet attachement à une identité du passé se révèle dans un espace de résistance à l'hostilité, la xénophobie, la haine de l'Autre.

Mais cette incorporation pour faire recouvrer à la pureté la raison qu'elle a perdue échoue. C'est de cet échec que naît l'idée de la transformation, du changement. La naissance du père d'Ossyane inverse l'ordre établi. A la mort de son père Ketabdar, la discipline se relâche et la maison d'Adana devient un foyer de libre parole. C'est dans cette atmosphère que se crée le Cercle Photographique d'Adana. Cette forme d'union qui se renouvelle est un lieu d'attachement qui se renoue.

Mais là aussi l'altération psychologique de la grand-mère passe à un autre stade. Elle devient menace à l'intégrité physique de l'union, de cet assemblage des personnages. Le Cercle Photographique d'Adana se désintègre et l'union se dénoue. La foule qui prend en chasse les deux amis menace leurs intégrités physiques. L'intervention du pouvoir militaire les sauve d'une mort certaine mais brise le lien qui les unit à la passion de la photographie. « Survient alors un détachement de l'armée. » p 38.

C'est le pouvoir qui démantèle l'association, le cercle qui intègre les différences et met en échec le rêve d'une symbiose « Mon père l'accueille en sauveur, mais le militaire n'a pas de temps pour les amabilités. Il exige sèchement qu'on lui livre le matériel photographique cause de ce désordre » pp 38, 39.

Il s'agit bien d'une destruction, une désunion, un arrachement d'une passion ; ce qui s'en suit, c'est l'abandon de la terre natale. C'est une rupture qui s'impose «Comme mon père s'y refuse, l'autre devient menaçant : si l'on n'obéit pas, il s'éloignera avec ses hommes et ne répondra de rien.

Il fallu céder. Livrer toute la panoplie importée à grands frais pour les activités du Cercle Photographique

Les militaires ont emporté le reste. De la fenêtre du premier étage, Noubar et mon père les ont vus jeter ces joyaux au sol, devant les émeutiers, les piétiner ostensiblement, les achever à coups de crosse, puis lancer les débris à pleines mains par delà la grille...

Alors seulement la foule assouvie avait consentie à se disperser.» p39

Cette altération qui survient impose à une altérité qui intègre soi et autre une séparation entre les deux.

Le père d'Ossyane devient profondément révolté contre tout ce qui change et tout ce qui ne change pas «\_\_\_ Votre père devait être, si je comprends bien, un révolutionnaire de la première heure.

C'est sans doute ainsi qu'il se serait ainsi décrit. Disons plutôt que c'était un esprit rebelle. Pas su tout acariâtre, notez bien. Jovial, même, et bon vivant. Mais profondément révolté.
Contre quoi ?
Contre tout ! Les lois, la religion, les traditions, l'argent, la politique, l'école...ce serait trop long à énumérer. Contre tout ce qui changeait, tout ce qui ne changeait pas.
Contre « la bêtise et le mauvais goût et les cerveaux encrassés», disait-il.

Il rêvait de gigantesques chambardements.» pp17, 18.

L'échec de l'intégration se transmet de père en fils comme un legs. A la fin la résistance, Ossyane ne réussit pas à convaincre son camarade carabin sur le malentendu qui lui a valu sa désignation comme l'un des dirigeants cachés de la Résistance. La divergence s'impose et persiste malgré le passage dans la résistance à l'écart, à la discrimination.

L'échec est aussi corrosion. Ossyane ayant perdu son père et sa femme, devient un personnage corrodé « Dès que j'avais eu mes premiers troubles mentaux, j'avais compris que je ne serais plus médecin. J'évitais de trop y penser, mais cet échec me minait» p194.

L'aliénation touche aussi l'intégrité psychologique du fils à la suite de sa séparation avec sa femme, son autre moitié, son alter ego. La dissolution de l'altérité, sa désintégration au sein d'un environnement désobéissant à une assimilation idéale, devient comme une donnée incontournable.

Mais cette identité est un héritage du passé qui ne fonctionne plus. C'est une identité obsolète certes mais altérée. Le changement s'est opéré tout long du passage de l'identité qui confondait le Moi et l'Autre à une altérité qui s'imposait la distinction.

Voyons comment s'effectue ce passage.

## 3- Le processus de l'altération.

#### 1- Retour et retournement.

Dans la séquence du retour au pays natal, le Liban, nous sommes en présence d'un retournement d'une situation. En effet, Ossyane, de retour, est accueilli comme un héros. Il fait la fierté de son père. Il rétablit ce qui a été rompu. Salem, son frère cadet, contrebandier, (Cet individu a fait de notre maison un dépôt pour les contrebandiers, et mon père ne s'était douté de rien) 8, est un agent d'altération. Il a plongé la famille Ketabdar dans le déshonneur (Tout le monde s'était retrouvé en prison) p 120.

Ce personnage réfractaire a crée la fracture entraînant la dispersion des membres de la famille (C'est dans cette atmosphère que mes grands-parents maternels avaient décidé de partir pour l'Amérique) p 122, et plongeant le père dans la solitude, à l'écart de son entourage habituel (Mon père était désormais seul. sans ma sœur, sans Noubar, sans moi, sans sa cour habituelle autour de lui. Seul avec sa vieille mère folle dont il s'occupait encore lui-même de temps à autre bien qu'elle ait eu en permanence une infirmière qui lui servait de dame de compagnie.) p 122.

Le retour est donc le rétablissement de ce qui a été interrompu. Le retour est aussi disparition et apparition. Disparition du trouble (Dix jours plus tard, il [le père d'Ossyane] a perdu sa mère. L'infortunée Iffett avait quatre- vingt- sept ans et depuis quelques mois, elle ne quittait plus son lit.) p 124, et apparition de la clarté, de l'altérité (Au lendemain de l'inhumation, j'étais assis à sa droite dans le grand salon pour recevoir les condoléances lorsqu'on est venu me dire à l'oreille qu'une «étrangère » demandait à me voir, et qu'en raison des circonstances, elle n'osait pas entrer.

L'étrangère, c'était Clara.) p 126.

Cette nouvelle rencontre avec Clara est celle de la fusion, de l'alliance, de l'union, de la tentative de réconciliation. En effet, Clara, ayant découvert le trouble entre les juifs et les arabes, décide d'y résister (Elle ne supportait pas l'idée qu'au lendemain même de la défaite du nazisme, deux peuples détestés par Hitler se dressent l'un contre l'autre, en arrivent à s'entre-tuer, chacun persuadé d'être parfaitement dans son droit et unique victime d'une injustice. Les juifs parce qu'ils venaient de subir ce qu'un peuple peut connaître de pire, une tentative d'anéantissement, et qu'ils étaient déterminés à tout mettre en œuvre pour qu'une telle chose ne se reproduise plus jamais ; Les Arabes parce que la réparation du mal, en quelque sorte se faisait à leurs dépens, alors qu'ils n'étaient pour rien dans le crime perpétré en Europe.) p 134.

#### 2- Fusion clair-obscur:

Le rapprochement entre l'identité et l'altérité ne se fait plus sous un rapport de résistance clandestine à la séparation mais sous un rapport déclaré de fusion. Ce mariage avec sa différence est aussi le rôle que se donne le narrateur. Il est cette instance qui fusionne vérité et légendes. En effet lorsqu'il décide de restituer les faits que lui a racontés Ossyane et de vérifier leur véracité, il revient sur sa décision et se contente de son rôle d'instance qui produit une différence (Je me promis de ne plus

chercher à vérifier ou à fouiller. Mais de me contenter de mon rôle d'accoucheur. Accoucheur de vérités, accoucheur de légendes, la belle différence !) pp 113, 114.

Cette même différence est aussi au niveau des croyances et des convictions, entre le passé et le présent. C'est ce qui amène Ossyane à faire une comparaison entre deux attitudes : entre sa croyance d'autrefois au projet de Clara qui, ayant rejoint un groupe de militants qui tentaient de détourner le cours des événements, était décidé à se battre pour surmonter le conflit, et son scepticisme d'aujourd'hui. (Si je regardais cela avec scepticisme moi-même ? Pas autant que mes propos d'aujourd'hui le laissent entendre.) p 135.

Après qu' Ossyane ait déclaréson amour à Clara « J'ai beaucoup réfléchi depuis notre dernière rencontre, et je sais maintenant sans l'ombre d'un doute que je suis amoureux de toi. » p 139, et après qu'il l'ait demandée en mariage, l'interpénétration est consentie par une réponse positive de Clara « Si tu ne ressens pas la même chose, je n'insiste pas, c'est un sentiment tellement puissant et tellement spontané, il doit s'emparer de toi totalement, ce n'est pas une inclination qu'on peut acquérir avec le temps. Alors, si tu ne le ressens pas, dans une minute nous reparlerons d'autre chose. Mais si par chance, tu ressentais ce que je ressens, alors je suis l'être le plus heureux au monde, et je te demande : Clara, veux-tu devenir ma femme ? Je t'aimerai jusqu'à mon dernier souffle... » p 140, la fusion des différences est donc scellée « Elle avait dit « oui ». p 140.

C'est donc cet amour de la clarté, de ce qui est distinct, de ce qui est autre, qui les fait choisir de vivre ensemble dans un espace intermédiaire, celui de la rencontre des cultures héritées du passée : le Levant.

Ce choix n'est pas seulement un changement d'espace vers un espace intermédiaire, médian qui lie et relie, lieu d'alliance et de brassage, lieu qui faisait la fierté de la région et de son passé « Nous avions donc choisi de rester au Levant. Entre Haifa et Beyrouth. Du temps où la frontière était encore ouverte, la distance n'était pas longue par la route côtière. Nous avions deux ports d'attaches, deux «échelles », comme on disait autrefois, et un chapelet de maison, mais aucune pour nous tout seuls » p 160. Mais aussi un choix d'écriture.

Ce choix porte sur une modification, sur une inversion du récit de guerre en discours d'amour. Clara venait avec le projet de concilier les arabes et les juifs en écrivant des récits de résistants arabes et juifs qui avaient combattus ensemble contre le nazisme et Ossyane en était un exemple « Elle venait avec un projet. Pour le journal de son comité, dont le premier numéro allait paraître, elle pensait publier des récits de résistants, arabes et juifs, qui s'étaient battus contre les nazis dans divers pays occupés. On voit bien le propos : convaincre les uns et les autres qu'ils devraient se retrouver du même côté, se battre ensemble pour leur avenir commun...Dans cette optique, mon témoignage pouvait avoir un intérêt. » p 138.

Mais Ossyane inverse l'optique et déclare son amour à Clara la juive et lui propose de s'unir avec elle. L'union faite, elle ne perdure pas longtemps. La confusion s'annonce par des signes avant-coureurs humains et des signes empruntés au modèle de la nature. Un retournement de la situation menace d'emporter l'alliance et de la rendre poussière.

Page 216

| Les signes avant coureurs du retournement                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Signes naturels                                                                                                     | Signes humains                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                           |
| p 159<br>Une tornade (Une tornade allait<br>s'abattre sur le Levant) p 160.<br>Le cyclone (C'était en quarante six, | Explosions (Pendant la soirée, nous avions entendu par deux fois le son d'explosions lointaines.) p 159. Sorti de Salem de prison (Le tournant, ce fut peut-être le jour où mon frère Salem est sorti de prison à la faveur d'une ultime amnistie.) p 164 |

#### **3- Violence et confusion :**

L'identité du moi et l'identité de l'autre, lorsqu'elles rentrent en rapport d'inclusion, se retrouvent dans une perspective de violence. Le rapport à l'Autre est déterminé par les traumatismes de l'Histoire. L'interférence des événements qui ont marqué la grande histoire, celle du Moyen-Orient, entre les Arabes et Israël nous font remonter à la confusion entre l'identité arabe et l'altérité juive. Ce désordre à l'échelle de la grande histoire dévoile cette confusion entre les différences et impose la scission. Le référent histoire est fortement présent dans le romanesque. Il est agent d'altération. Mais il ne faut pas penser que c'est le référent histoire qui est à incriminer ici car Maalouf à toujours défendu l'histoire qui apprend à l'homme ses erreurs « Religion, que de crimes on commet en ton nom ! Histoire, que de leçons tu nous a données et pourtant...»<sup>2</sup>

En fait, les événements de la grande histoire interfèrent dans le romanesque pour mettre en échec le projet de fusion. La confusion que provoque le mélange des races, celle de l'intégration de la différence, de l'Arménien au Turc, du Juif à l'Arabe désagrège « Cela dit ma mère n'a pas connu beaucoup de joies dans sa courte existence. Elle a eu trois grossesses, toutes trois pénibles ; la première datait donc de 1915. Je ne sais pas si m'on peut se rendre compte aujourd'hui, de ce que cela signifiait, en cette année de malheur, de porter l'enfant d'un Turc Ottoman. »p 47.

Les événements de la grande histoire font éclore la confusion et la naissance des brouilles qui font disparaître tout accord entre des éléments et cause un dysfonctionnement dans les rapports. La violence est ici un agent de séparation «C'est cette scène qui me revient en mémoire chaque fois que je me remémore le déclenchement de la guerre israélo-arabe. C'était en en quarante huit, à la mi-mai. Les événements s'étaient précipités : le mandat britannique sur la Palestine avait pris fin ; le conseil du peuple juif, réuni au musée de Tel-Aviv, avait proclamé la naissance de l'Etat d'Israël ; et dans les heures qui ont suivi, les pays arabes étaient entrés en guerre.

Page 217

Pour être franc, ces péripéties politiques et militaires ne m'émouvaient déjà plus. Tout le monde savait depuis longtemps que la région allait vers l'embrasement. Une seul chose me préoccupait en ces journées, une seul chose m'affolait : le sort de Clara et de l'enfant à naître, car à présent une frontière nous séparait, une frontière devenue infranchissable, et pour longtemps. » p 177.

La violence perturbe la cohésion confuse et impose une modification qui liquéfie pour faire la distinction.

#### 4- Ecroulement et dissolution

La séparation donc entre les différences crée une perturbation à l'échelle de l'altérité. Cette résistance de la séparation met en échec la volonté de vivre avec sa différence, son autre moitié et provoque la chute, un écroulement et une dysharmonie. C'est l'annonce d'une séparation en chaîne qui brise et se brise sur les chaînes de stations de l'une des deux radios du salon, « Il y avait dans la maison deux radios identiques, deux TSF massives en bois rougeâtre lustrés, achetés par mon père peu avant la guerre »<sup>21</sup>. Cet enchaînement qui se casse provoquant le déchaînement de la violence « Les premiers mots audibles, ce jour-là, je ne les ai pas oubliés : «La guerre qui vient d'éclater... »p 177.

## 5- Aphonie et dédoublement :

L'extinction des voix, celle du père et de la radio, réduit au silence, à l'écart, un silence imposé et imposant l'incommunicabilité. Le silence est donc réducteur, comprimant obligeant à ne pas s'exprimer sur l'éclatement qui s'impose.

C'est le silence qui refuse la diffusion, la réception de la culture de l'autre « Je me souviens encore de cet instant où, mon père dans son lit s'obstinait à parler en agitant en l'air son unique bras encore valide, Iffett s'était levée, furieuse, était allée vers le poste, avait tourné le bouton. Le malade s'était tu par réflexe. J'avais adressé à ma sœur un clin d'œil admiratif tant j'étais ravi de l'effet immédiat qu'elle avait obtenu » p pp 176, 177. Mais c'est aussi l'extinction de la voix de la violence, qui éclate et fait éclater la différence « Les premiers mots audibles, ce jour-là, je ne les ai pas oubliés : « La guerre qui vient d'éclater... » p 177.

Le silence cèle et dévoile, il cède l'identité, le même, dans l'obscurité et relègue la différence dans la clarté.

# 6- Mort du père et dédoublement de la personnalité.

Ce refus d'écoute de l'annonce de l'éclatement n'est pas seulement un silence qui dissimule, c'est aussi un silence qui enterre. Le père d'Ossyane s'éteint quelques temps après « Mon père est mort en juillet, par une de ces journées si chaudes qu'elles font regretter les pays du nord. » p 180.

C'est à la suite de l'enterrement de son père qu'Ossyane perd le contrôle de luimême. Sa personnalité est altérée par tant d'événements « J'allais rester plus d'un moi au lit. Une insolation. Tous les symptômes étaient là. La fièvre, les céphalées, le délire, les vomissements. L'incapacité de me tenir debout. Mais le soleil n'était pas le seul coupable. Tant d'événements m'avaient rendu fragile. L'explosion sur la route de Haifa, qui, longtemps après, revenait dans mes rêves; la mort de mon père, bien

sûr et la séparation forcée d'avec Clara. Le fait, aussi, de me dire semaine après semaine, qu'elle avait peut-être accouché déjà, et que je ne savais pas si elle se portait bien ou non, si l'enfant était vivant et si j'étais le père d'un enfant d'un garçon ou d'une fille - l'ignorance dans laquelle je me trouvais sur ce dernier point peut paraître dérisoire, elle me minait, je la ressentais comme une humiliation. » p 181, et surtout par le soleil « Cela dit le soleil aura été l'élément aggravant, qui m'a fait basculer. » p 181.

En effet, c'est cette lumière, cette chaleur qui, source de vie et de mort comme disait Bachelard <sup>3</sup> que l'altération appose son sceau. Comme sa grand-mère, Ossyane est sujet à un trouble psychique « Quand la fièvre est tombée, on s'est rendu compte que je n'étais pas guéri. J'étais devenu ce qu'on appelle n désaxé, un aliéné, un déséquilibré... » p 181.

## 7-L'autre, un moi médecin.

Cette division du moi en deux, ce dédoublement n'est en fait que la résultante de ce mélange de deux différences complémentaires : un moi médical considéré comme un moi autre qui soigne, qui remet les choses en ordre, qui résiste aux perturbations « Le plus angoissant, je crois - mais c'est peut-être ce qui, à la fin m'a sauvé-, c'est que je n'ai jamais perdu totalement la raison » p 181. Ossyane résiste encore à la séparation, même à travers sa maladie, grâce à son moi intérieur, cet autre moi qui lui sert de soutien, d'issue de secours « J'ai envie de l'appeler le moi médecin. C'est un peu cela : je n'étais jamais totalement un patient, il y avait toujours en moi cet autre être qui considérait le patient comme un patient en se disant qu'un jour il faudrait le guérir » p 181

## 8 -Possession et dépossession.

Le refus de la séparation avec cet autre mène à une privation de l'héritage familiale et à un internement forcé. Ossyane obsédé de rejoindre son altérité, sa différence, sa moitié laissée de l'autre côté de la frontière, de garder le contact avec elle, décide de franchir la ligne de démarcation, cet obstacle dressé par la violence «J'étais décidé. Dans ma tête, ni guerre, ni frontière, les obstacles avaient fondu. J'avais fait ma valise, j'étais descendu de ma chambre. Quelqu'un avait dû me voir, et avertir mon frère, car celui-ci avait accouru pour me demander, alors que j'étais déjà à la porte :

- « Où vas-tu?»
- « Je vais à Haifa. J'ai besoin de parler à ma femme. » p 187.

Mais son frère Salem profite de cette confusion où était son frère pour le placer dans un asile psychiatrique. La privation de l'un de ses droits, de sa liberté de choisir dotait l'autre de la jouissance des biens de la famille. Ossyane est mis à l'écart, dans l'isolement.

#### 9-Solution et dissolution.

C'est dans cet asile qu'Ossyane va connaître l'apaisement de sa révolte. Grâce aux médicaments qu'on lui administrait, il se sépare de son moi qui refuse la séparation. dans la page 189, Ossyane raconte que son engourdissement était assuré

par une drogue, la dissolution garantie est contenue dans le contenu d'une boisson médicamenteuse qu'on lui servait « Ce fut désormais la routine. Au réveil, je devais avaler, sous le regard 'un surveillant, homme ou femme, une boisson baptisée café, qui avait un fort goût de médicament. Après, pour la journée et jusqu'au lendemain, j'étais aussi paisible qu'un cadavre. Je n'avais ni désir ni impatience. Tout en moi s'était engourdi, ralenti » p 189.

Ce liquide qui liquéfie n'est pas le seul à signifier la dissolution. Il y a aussi le personnage du directeur de La Résidence du Chemin neuf, le docteur Dawwab, dont le nom en arabe signifie « qui fait fondre ». C'est cette dissolution qui est réprouvée par Ossyane, qu'il critique et qu'il juge incompétente, irrationnelle et rebouteuse car prétendant réduire les fractures « Lui, un médecin ? La Résidence du Chemin neuf, une clinique ? Plutôt un enclos. Les soignants, des dompteurs. Et nous, plutôt que des patients, de bêtes prisonnières, enchaînées. Avec des boulets, non pas en fer et attachés aux pieds, non, rien que des minuscules comprimés aux jolies couleurs pastel, mais des boulets pour l'âme, et qui serrent et râpent jusqu'au sang !» p 190.

Cette séparation avec le monde extérieur permet une exploration intérieure «Pour moi en ce temps- là, dans le trouble extrême où je m'égarais, cette nouvelle vie ne m'avait pas amené spontanément à la révolte. J'échappais à mes démons, à mes obsessions, à mes exaltations, et aux regards apitoyés des autres. Oui, je me faisais au régime de La Résidence, je me laissais engourdir, avec ce plaisir qu'éprouvent, dit-on, ceux qui s'endorment dans la neige pour ne plus se réveiller. J'aurais pu ne plus me réveiller. » p 193.

Cette privation de la sensibilité, cet apaisement de l'extase, cet étouffement du refus de la séparation et son confinement, son isolation de l'extérieur est pour l'empêcher de s'extérioriser, de déclarer son identité faite de l'altérité mais sans se fondre avec elle dans le sens de devenir un tout, un même.

L'extérieur est donc la propriété de la débauche, de la dissolution qui provoque la rupture. Ecarté de sa différence, Ossyane se retrouve seul avec son moi « Le monde extérieur m'effrayait et me dégoûtait. Le monde extérieur était à présent le domaine de mon frère ! » p 193, alors que l'intérieur est cette différence refusée mais non acceptée « La personne qui se trouvait dans La Résidence n'était plus moi, ou alors très partiellement. Je n'ai jamais pris, en toute lucidité, la décision de me résigner. » p 193.

# 10 - Résignation et espérance.

Cette non résignation fait prendre à Ossyane la décision d'espérer une sortie, une solution à cette situation, un signe qui, renvoyant à l'existence d'une autre partie à laquelle il est lié, lui annonce un salut.

L'annonce d'une prochaine séparation définitive et du dénouement de l'intrigue se fait au niveau du récit, dans la division temporelle du jeudi soir. Et c'est justement cette annonce d'un dénouement prochain de l'intrigue, de l'histoire d'Ossyane qu'énonce Ossyane lui-même à son interlocuteur qui redonne espoir à une délivrance. « \_\_\_ A partir de demain, nous pourrons plus nous voir, m'avertit Ossyane quand je revins à son hôtel samedi, après l'heure de la visite » p 199 .

Page \_\_\_\_\_\_\_ 220

#### 11-Ascension et descente.

Une première sortie est programmée par Salem pour son frère Ossyane. Il l'emmène chez-lui dans la maison Ketabdar. Il avait invité de hauts responsables des autorités françaises « La première voiture arrivée fut celle de l'ambassadeur de France. Un membre de son gouvernement l'accompagnait. Oui, c'était Bertrand! Enfin celui qui dans la Résistance, était Bertrand. » p 201. Mais cette sortie n'est pas tout à fait l'échappatoire « Un jour, mon frère est venu me prendre à la clinique. En fin de matinée. C'était ma première fois depuis quatre ans » p 199. Elle permet au contraire à Salem une ascension à l'échelle sociale « Ce repas, qui était censé préluder à ma délivrance, n'avait donc était qu'une étape de plus dans l'ascension de mon frère. » p 205, alors qu'Ossyane était complètement oublié, abandonné au fond de son isolement « On m'avait enterré sans prières. » p 205.

#### 12- Illusion et désillusion.

Il ne s'agit pas seulement d'éteindre les voix de la violence mais aussi d'opérer comme en chirurgie, une section des sièges de la violence. Lobotomiser le désir de se séparer de la vie, c'est aussi lobotomiser l'idée de la séparation car vouloir se donner la mort pour une altérité refusée d'être conjointe, c'est cesser de résister à la séparation.

La résignation a empêché Ossyane de se suicider, et a maintenu en lui l'espoir d'une possible réintégration « Certains patientent parce qu'ils gardent foi en l'avenir. D'autres parce qu'ils leur manquent le courage d'en finir. La lâcheté est sans doute méprisable, elle appartient néanmoins au règne de la vie. Elle est un instrument de survie, comme la résignation. » p 209.

Mais la lâcheté et la résignation ne sont pas les seules qui lui ont permis de surmonter son envie de mettre fin à ses jours, d'en finir avec son « soi » pour échapper à sa situation psychologique d'abattement due à l'effondrement de son projet, de l'échec de sa résistance à la séparation qui s'est imposée. Il y avait aussi l'un des pensionnaires de la Résidence, qui lui a ôté l'idée de la mort de soi « Mais j'ai eu tort de parler ainsi de la lâcheté et de la résignation comme si elles seules m'avaient maintenu en vie. Il y avait eu Lobo. C'était l'un des Pensionnaire de la Résidence. » p 209.

C'est ce personnage et à travers son discours moralisant sur la mort et la vie qu'Ossyane est dissuadé de recourir à l'extinction de son soi, au suicide comme solution et dissolution « Tu dois considérer la mort comme une ultime issue de secours. Sache que personne que personne ne peut empêcher d'y recourir, mais, justement, parce qu'elle t'est accessible, garde- là en réserve, indéfiniment. Supposons que tu fasses un cauchemar, la nuit. Si tu sais bien que c'est un cauchemar, et qu'il suffirait de secouer u n peu la tête pour s'en sortir, tout devient plus simple, plus supportable, et tu finis par trouver du plaisir dans ce qui te paraissait le plus effrayant. Que la vie te fasse peur, qu'elle te fasse mal, que les êtres les plus proches se couvrent de masques hideux... Dis-toi que c'est la vie, dis-toi que c'est un jeu de croyances et de tromperies, un jeu de masques, joue-le jusqu'au bout, en acteur ou en observateur, en observateur de préférence, il sera toujours temps d'en sortir. Moi,

«l'issue de secours » m'aide à vivre à vivre. Parce qu'elle est à ma disposition, je sais que je ne l'utiliserai pas. Mais si je n'avais pas la main sur la manette de l'audelà, je me sentirai piégé, et j'aurai envie de m'enfuir au plus vite. » p 210.

#### **Conclusion:**

Jouant avec l'incertitude, l'ambiguïté, l'échec, le trouble, l'écriture se dérobe. Elle ne s'engage pas à dévoiler, elle s'engage dans ce qui voile et devient lieu d'exploration de son être où réalité et fiction se confondent. Un passage obligé pour une autre mesure du monde. Une écriture du refus de l'excès et de la frénésie de la correspondance et du même.

Une écriture de soi, une écriture de l'exil qui procède par des combinaisons, mêlant deux codes linguistiques différents pour exprimer sa différence. La différence par rapport à l'autre. Une écriture qui nous fait transporter à travers les époques pour situer le début du transfert de l'identité, son intégration dans un monde qui lui est étranger et qui lui impose le changement. Au contact de l'altérité, le changement est assimilation et séparation.

L'écriture fait graviter l'identité à travers les divisions du récit, échelons de l'acculturation, pour la faire aboutir au dernier échelon à une signification de la désobéissance de son code. Désobéissance donc à la confusion que crée le mélange des cultures. Arrivé à cette conception qui se refuse à la confusion de l'acculturation, l'écriture s'engage dans la résistance à l'altération qui impose la séparation. Mais là aussi, l'intégration impose l'assimilation. L'écriture résiste dans ce cas à un aspect d'insertion qui impose l'abandon de l'identité. Une réintégration sous un autre aspect est possible mais celle-là aussi aboutit à un changement problématique : la réintégration est d'un aspect diffus. La constatation de la fin du transfert est aussi signe de malaise identitaire : refuser la confusion parce qu'elle ne marque pas les différences pour aboutir à une diffusion qui accentue la différence.

Si « Les Echelles du Levant » de la grande histoire a disparu emportant avec lui toute une histoire de la rencontre confuse des différences, « Les Echelles du Levant » de la petite histoire reprend les origines de la résistance à partir de l'Occident, point de chute du soleil et donc de la lumière pour aboutir à son point levant, l'Orient point de sa déchéance. Pourquoi cet inversement de sens, ce renversement d'orbite, ce tour et ce détour si ce n'est que pour retourner à un point de jonction où la déchéance rejoint la réintégration dans un point de chute créant le contraste entre lumière et obscurité, entre identité et altérité. Ce nouveau rendez-vous entre les deux principaux protagonistes d'une histoire à l'intérieur d'une autre qui a eu lieu sous l'observation du narrateur a aboutit sur un pont, symbole de liaison de deux rives, de voie pour une nouvelle chance de rencontre des différences, une rencontre encore incertaine parce que diffuse.

# Références bibliographiques :

- 1- Paul Ricœur, « L'identité narrative » in Esprit, n°7-8, juillet 1998, pp 295-314.
- 2- Amin Maalouf, Les croisades vues par les Arabes, J'ai lu, Paris, 1985, couverture.
- 3- BACHELARD Gaston, Psychanalyse du feu, Edition Folio essais p 27, 1938.

# Les éléments fondateurs de la création littéraire dans *Carmen* de Prospère Mérimée.



Ould Saïd Abdelkrim
Maître assistant
Département de français.
Institut de lettres et langues
étrangères.
Centre Universitaire
Dr Moulay Taher- SAIDA

Jadis, le mystère de la création littéraire demeurait pour les grecs un monde ésotérique, inaccessible au commun des mortels, étant donné que ce don surnaturel relevait du génie et transcendait la réalité, voire le vécu quotidien.

Selon la conception des grecs, on attribuait ce don extravagant à des divinités capables de pourvoir qui de mérite et digne de cette faveur. Plus tard, la critique littéraire et les théories de la littérature ont perçu le mystère de la création littéraire en expliquant sa genèse et les mécanismes qui conditionnent la rêverie en tant que source nourricière de toute œuvre d'art en général, et littéraire en particulier.

La théorie de la littérature qui s'appuie sur l'interprétation psychanalytique suppose que les éléments qui sous-tendent certains textes littéraires sont enracinés dans l'inconscient du créateur en particulier, et de l'homme en général. Ni le littéraire ni le savant scientifique ne peuvent échapper à la rêverie. A cet égard, Gaston Bachelard écrivait que les conditions anciennes de la rêverie ne sont pas éliminées chez l'homme moderne ni effacées par la logique. Le savant lui-même retourne aux valorisations primitives. Il en découle que la rêverie reproduit incessamment les archétypes issus de l'imaginaire collectif et individuel, des pulsions, en s'étalant à toute activité intellectuelle sollicitant la psyché, particulièrement à celle en relation avec la création littéraire, espace de l'imagination.

Pour mieux saisir ces assertions, nous tenterons d'étudier la nouvelle de Carmen de Prosper Mérimée en se référant au mythe, à la psychanalyse et aux éléments cosmologiques Bachelardiens. Cette œuvre demeure fertile en images qui reproduisent les éléments suivants: le *feu*, la *terre*, l'*eau* et l'*air*, lesquels éléments sont édulcorés par le langage littéraire et les figures de styles parcourant le texte. Ces

éléments précèdent toute description anthropomorphique des personnages de *Carmen* et de *Don José*.

En effet, l'œuvre de *Carmen* s'ouvre sur ces éléments ou leurs équivalents symbolico-psychanalytiques, comme dans les passages suivant qui évoque la *Terre* : "[...] *Certain jour, errant dans la partie élevée de la plaine* [...] " P286.

Dans cette nouvelle, l'élément terre n'acquiert pas seulement une fonction esthétique (celle du pittoresque et de la verdure), il pourrait renvoyer par analogie à la mère, principalement à l'image de la matrice et du "regressus utérus", étant donné que la terre et la matrice ont des sèmes communs, ceux de la tranquillité et du repos, comme dans ces énoncé :" *Un homme s'y reposait déjà*". P 286. Aussi, la terre dans cette œuvre renverrait au mythe de l'errance des bohémiens, autrement dit, à la non sédentarisation, un état de fait qui serait à l'origine du comportement agressif de Carmen, comme nous verrons dans cet article.

Aussi, le texte s'emploie à faire surgir le *feu*, au plan connotatif ou/et dénotatif, le deuxième élément cosmologique bachelardien, qui sous-entend la grande chaleur, la soif, comme dans ce passage :" [...] *Mourant de soif, brûlé par un soleil de plomb* [...]". P 285. La référence au feu dans ce texte est aussi sous-entendue dans l'évocation de la "*Fumée*", du "*Soleil*" et de "*Satan*". C'est ainsi que le "*Feu*" renvoie à des archétypes admis comme tels dans le référent culturel universel, mais aussi spécifique, en ce sens que chaque écrivain l'investi dans ses écrits en lui accordant une signification particulière, déterminée par son propre référent culturel et sa culture littéraire.

Selon un premier point de vue psychanalytique, le "Feu" acquiert une signification positive. En tant qu'élément cosmologique, source d'inspiration des écrivains, comme dans l'exemple précité, il est un élément présent dans la création littéraire, un archétype qui se trouve enraciné dans l'inconscient individuel et collectif. Le "Feu" et ses équivalents symbolico-psychanalytiques, sont toujours présents dans l'inconscient de l'homme en général, et celui du créateur en particulier, comme dans l'écriture de Mérimée.

Page \_\_\_\_\_\_ 224

Il est admis aussi que le "Feu" renferme un sens mélioratif dans le référent culturel ibérique. D'une part, Il symboliserait la rencontre entre personnes, c'est un élément générateur des relations entre les Espagnols, comme le reconnaît la culture de ce pays. Le syntagme suivant le souligne fort bien :" En Espagne, un cigare donné et reçu établit des relations d'hospitalités." P 288

D'autre part, dans ce texte, le "Feu" en tant qu'" actant" revêt un sens érotique. Il symboliserait la flamme de l'Eros, comme il apparaît dans ce passage qui met en relief la relation naissante entre les personnages de Carmen et Don José qui se côtoient en fumant des cigarettes :" *Nous mêlons nos fumées, nous causâmes si longtemps*".347

En plus de cette acception positive, le feu, dans les temps reculés, fut à l'origine d'une phobie obsédante chez l'homme primitif. En effet, l'archétype du Feu était présent dans l'inconscient de ce dernier qui se montrait vulnérable face au volcan et à la foudre, eu égard à son incapacité de les expliquer rationnellement. Cette représentation est admise de nos jours par la psychanalyse qui parle de la phobie du feu chez les névrosés, dont la structure mentale serait proche de celle de l'homme primitif. Ce qui signifie que l'archétype du "Feu" refait surface dans la création littéraire en général, et dans l'écriture de Mérimée spécifiquement sous l'emprise du processus inconscient.

Quant à l'eau, l'autre élément cosmologique, il apparaît dans le passage qui parle du "Voisinage de source", lieu où le narrateur se repose pour se désaltérer, ainsi que dans le substantif "ruisseau" qui connote dans cette nouvelle l'espace de la paix et de la tranquillité.

Dans d'autres passages, l'eau connoterait la purification de la méchanceté et de l'hostilité en favorisant la naissance d'une nouvelle relation entre les personnages de cette nouvelle, comme c'est indiqué dans ce passage :" *L'ombre et la source me charmèrent* [...] *J'invitai l'étranger*." P289

Il va sans dire que le mythe de l'eau dans la croyance ibérique, Espagne préromaine, recouvrit une signification théologique et sacrée, puisque les cavernes et les temples de la vénération d'Endovellicus se trouvaient prés des rivières, "des cours

d'eau, des sources et des fontaines". L'eau de ce fait est un élément inspirateur et fondateur de la rêverie chez Mérimée.

## La lecture psychanalytique.

La nouvelle de Carmen, écrite par Prosper Mérimée, peut-être aborder d'un point de vue psychanalytique. Dans cette approche, nous tenterons de circonscrire les thèmes dominants de cette fiction, puis nous procéderons à l'analyse des personnages centraux. Nous nous appuyons dans cette lecture sur les notions de l'archétype et de l'inconscient du texte. Nous entendons par l'inconscient du texte, la disposition de l'esprit créateur à reproduire des énoncés, à priori dénotatifs, mais qui dans le fond cachent des désirs latents, conformément à cette citation :" *Le retour à l'inconscient* [...] nous rassure du fait qu'il ne s'agit pas d'une entité abstraite ou métaphysique. Le processus psychiques inconscients [...] trouve même la découverte de la dimension psychique du langage qui opère par le transfert"

En effet, la dite fiction reproduit en toile de fond les thèmes de l'*Amour*, la *Mort* et de la liberté. Ceux-ci prennent figure de plusieurs îlots d'images obsédantes et récurrentes ayant pour noyau dynamique les archétypes de l'*Eros* et *Thanatos*, que le lecteur avisé pourrait lire dans le code du non dit.

# Eros et Thanatos : des thèmes qui se croisent

Dans la nouvelle de Carmen, les thèmes de l'*amour* et la *mort* occupent la toile de fond, de sorte qu'ils s'enchevêtrent de cause à effet.

A première vue, la *Mort* apparaît dans la trame narrative telle une fatalité incontournable, un déterminisme implacable pesant de tout son poids sur les personnages de Carmen et Don José qui vivent dans la logique de l'amour impossible et irréalisable. Si Don José témoigne de l'affection pour Carmen, celle-ci n'éprouve aucun sentiment pour lui. La raison en est que la conception mythique de la liberté très répandue chez les bohémiens ôte à Carmen la capacité d'aimer Don José, comme le souligne ce passage :" *Pour les gens de sa race, la liberté est tout.*" P 317. Cette même liberté idéalisée se trouve derrière le caractère récalcitrant de Carmen, qui disconvient à l'ordre social, rejette les convenances d'usages, voire même les contraintes naturelles.

Or, à mesure que nous interrogeons le non-dit du texte, nous saisissons les mobiles latents, inconscients, qui conditionnent le comportement suicidaire de Carmen en suscitant sa propre mort, à travers la provocation de Don José qui, le long du récit, éprouve un sentiment de jalousie morbide pour ce personnage. Une jalousie qui découlerait de son Moi morcelé, frustré par le peu de considération que lui accorde Carmen. Un Moi insatisfait de soi-même, étant donné qu'il a vécu dans son passé une régression insurmontable lors de son passage d'un être d'esprit - par référence à son statut de noble et à la carrière spirituelle qu'il avait raté- à un être de chair (de corps) qui ne s'exprime que par l'agressivité. Ce changement a foncièrement métamorphosé son Moi, comme c'est indiqué dans ce passage :" Si je prends le Don, c'est que j'ai le droit [...] Que je fusse l'église et l'on me fit étudier". P 309

Ainsi, en l'absence d'une sublimation à même de promouvoir son statut, et eu égard à son histoire tourmentée, Don José a vécu une régression fatale qui le conduit à la criminalité.

Quant à Carmen, telle qu'elle est conçue par l'auteur, elle demeure la source de tous les conflits par excellence. Elle incarne la femme fatale qui se comporte égocentriquement. Si elle ne tue pas ses partenaires, elle les conduit à la mort -cas du personnage de Garcia- en leur tendant les filets de son charme séducteur: "Elle écartait sa mantille afin de montrer ses épaules". P310. Elle est l'exemple typique de la femme fatale et insoumise.

Selon le point de vue psychanalytique, cette attitude du personnage de Carmen pourrait s'expliquer, entre autres, par un narcissisme qui la confine dans sa propre logique récalcitrante, un état d'esprit qui l'empêche de vivre en harmonie avec son partenaire Don José. Son refus du mariage avec ce dernier pourrait avoir le sens du refus inconscient de sa féminité et la recherche de l'animus qui se traduit par un comportement viril et effronté dont elle fait preuve dans ce récit.

Aussi, comme précité, à l'origine de l'insubordination de ce personnage il pourrait y avoir la problématique de la terre d'origine. En effet, n'ayant pas de terre fixe, de patrie - car c'est une bohémienne-, le personnage de Carmen évolue le long du récit dans l'espace romanesque de l'Andalousie, un espace d'adoption. Cet état de

Page \_\_\_\_\_\_\_ 227

fait est vécu par ce personnage comme une frustration, comme un malaise profond qui la prive du repère identitaire, étant donné qu'elle est fixée à une terre à laquelle elle n'appartient pas, donc à une mère symbolique (l'Andalousie) qui, à vrai dire, n'est pas la sienne, mais qui lui accorde, en dépit de tout, le droit de s'y établir.

Cependant, entre l'absence de la "mère" authentique et sa substitution par la "mère d'adoption", se développe chez Carmen une culpabilité et un refus latent de sa race bohémienne qu'elle dévalorise et sous estime dans ces énoncés : "Bah! Les gens d'ici disent que le paradis n'est pas fait pour nous". Sans omettre les assertions de ce personnage prétendant appartenir à la race de Don José.

Partant de là, nous supposons que cette fixation à la "mère" symbolique (terre de l'Andalousie) détermine l'attitude rebelle de Carmen, caractérisée par l'impossibilité d'aimer ou/et d'être aimer, voire de mener une vie stable et tempérée. C'est un personnage favorable à la vie désordonnée, à l'insubordination, à l'agressivité, comme le montrent ces syntagmes : " Elle venait de lui marquer en deux coups de couteaux [...] Carmen tenue par cinq ou six commères". P310

En dernière instance, l'insoumission de Carmen aux convenances, tout comme son refus d'aimer Don José, serait un message connoté et référentiel à la résistance de l'Andalousie à l'orient et autres races conquérantes. Carmen pourrait symboliser par substitution, par "déplacement phonique", la ville de Carmona, la plus forte d'Espagne, ayant fait preuve de résistance face à Moussa Ibn Noçayr et son armée en l'an 712.

# **Bibliographie**

1-Joël Or, Introduction à la lecture de Lacan, Ed de Noël, Paris, 1985.

- 2- Prosper Mérimée, Colomba et les autres, Ed Enag, 1989.
- 3- Gaston Bachelard, La psychanalyse du feu, Ed Gallimard, Paris.
- 4- Sigmund Freud, Sur le rêve, Ed Gallimard, Paris, 1990.
- 5- C.G.Jung, Essai d'exploration de l'inconscient, Ed Gallimard, 1988
- 6- Dictionnaire Le Robert 2007.
- 7- D. Briolet, Le langage poétique, Ed Nathan, Paris, 1990.
- 8- J. Burgos, Pour une poétique de l'imaginaire, Ed Seuil, Paris, 1982.
- 9- ADAM Jean Michel, Le Texte narratif, Paris, Ed. Nathan université, 1994.
- 10- BREMOND CLAUDE, Le message narratif, Communication n°4, Paris, Ed. Seuil.

# The Question of Language in Harold Pinter's Plays.



Fanadla Djamel
An assistant teacher
Department of English
Institute of Languages
Moulay Tahar University
Center Saida

The topic I am to deal with here in this magazine is Harold Pinter's language through which he works out his plays, and by which he has been fortunate enough to be part of a school, i.e. the Theatre of the Absurd.

In all his plays his use of language component and remains the key to his philosophical essential attitudes and vision towards his life on the one hand, and to his intuitive creation on the other. His true understanding of the realities language makes him able to gain the freedom of using it as one (as everyone uses it in everyday language)-but various which takes forms functions-sometimes as a medium of power and influence to establish one's superiority, and sometimes medium which conceals more facts and events or intentions to erect "true" relationships between human beings than it reveals. And to achieve this, has transformed everyday Pinter with language all falseness. meaninglessness and non-sense on the stage. He has made of it an instrument of non-communication by breaking down all the rules of grammar, and

disintegrating its logic and structure as it really is in everyday life. He has devalued language as a vehicle or instrument for communicating problems of the human conditions. In short, Pinter's use of language serves to express the uncertainty and impossibility to reach definite meanings of the reality of the world which each of us perceives differently.

These different perceptions of the world compel Man to ask questions about his nature and about his position in it. Yet we cannot always find answers to all our questions. Thus life itself is a question that Pinter seeks to answer through his plays.

In any given period a writer needs to write to relieve—either himself or the reader—from the different types of pressure: emotional, social, or political. For it has been said that to express emotions is to get free of them. Goethe, as a matter of fact, "is said to have freed himself from Weltshmer by composing The Sorrows of Werther". (1)

What must be stressed here, however, is that literature provides us with entertainment. We may also few answers to our questions that we may ask in the process of our daily life. What we may have only suspected of human experience is blindly clear in the author's searchlight; a facet of man has been illuminated, and so we turn a page and step into his world.

When we talk in terms of arts we are always referring to a view of life. In other words, art is an expression of life. To avoid ambiguous ideas, one should say that an author reflects the when and the were of his social situation; as Rene Welleck and Austin Warren put it: "...an author should express the life of his own time fully, that he should be representative of his age and society." (2)

What remains to consider is that art may become the themes of any genre of literature. Keats, it has been suggested, "derived details of his 'Ode on a Grecian Urn' from a specific picture of Claude Lorrain." And literature, obviously in its turn, may become the theme of other arts; like painting and music, "just as literature, especially the lyric and drama, has intimately collaborated with music." (4)

In front of all these obvious questions of influence, sources and cooperation between literature and other arts, there arises a more complex subject matter: that of literature with its genres. For what would be our reactions towards Ifor Evan's statement when dealing with English drama?:

"It is false to consider the drama merely as a part of literature. For literature is an art dependent upon words, but drama is a multiple art, using words, scenic effects, music, the gestures of actors, and the organizing talents of a producer." (5)

Beyond this eminence between literature and drama, one is greatly compelled to examine the latter with precision and investigate its nature since it is the object of our study.

In the novel the reader is always guided by the author: It is always the author who indicates where reader's attention should be oriented at any given moment, at what is the plot of the story. He always invites the reader over to recognize the people of the novel when they are playing their roles in the story. In other words, it is the author who dictates the actions of the "round" and "flat" characters. It is therefore, the author himself who deciphers and interprets the events of the story, particularly the writers of the traditional novels. In the "live" theatre, however, it is the spectator rather than the dramatist who has the choice to make his own interpretations. Thus, each member of the audience will actively participate in the creation of the play.

We are living in an age when curiosity is naturally powerful. This curiosity can not be achieved solely through the theatre, for curiosity after all, is part of our common competence; it is there in our world which each of us

Page 230

perceives differently. The point I am trying to make here is that as speculativeness in our real world is overspread; it is then the purpose of drama—that form of art—to exercise it. Thus, the dramatists leave us with certain freedom to exercise upon their works exactly the same way we do in the "real" life, as Martin Esslin wrote: "...drama is our best instrument to communicate the quality of human reality itself." (6)

Beyond Martin Esslin's judgement on drama and its value as a means of communication, we are inclined to move towards the shore, asking the question: why is drama the "best instrument" which mirrors or reflects "the nature of human reality?" Ofcourse, the purpose of rising this question here is not to answer with yes or no, but perhaps has to mould, to tighten, to organize and structure reality. However, its accomplishment and qualification as drama, the theatre will rely on its gift to keep safe the essence of reality as Martin Esslin words it: "...but his success as a dramatist will depend on his ability to preserve its essential nature: its threedimensionality, its contradictoriness, the way in which in which the sublime and the ridiculous, the important and the unimportant, the profound and the trial, the noble and the mean, coexist simultaneously in any human situation."(7)

What Martin Esslin does seek to show patiently and meticulously is that drama is the only medium that has the possibility to, moralize and sentimentalise moments of great impressible ingress intensity, and without causing effect any imperfection of these moments. To sum up all this, drama renews our contact with human reality. Accordingly, to renew our contact with human reality, we shall then, go back to actual work of individuals who insist on being categorized and outstanding from their contemporaries.

Thus, one of the most eminent and playwrights individual writing in Britain is Harold Pinter. He was born in 1930. He is the son of a Jewish tailor in Hackney, East London; he started writing poetry for a little magazine in his teens. He also has gifts in acting which led him around Ireland in a Shakespearean Company. He began to write plays in 1957. He had mentioned an idea for a play to a friend who worked in the drama department at Bristol University. The friend liked the idea so much that he wrote to Pinter asking for the play. The only problem was that if the university was to perform the play, they would need a script within the week. Pinter wrote back and told his friend to forget the whole thing--then sat down and wrote the play in four days. The product of his labors, a one-act entitled *The Room*, contained many of the elements that would characterize Pinter's later works--namely a commonplace gradually invested with menace and mystery through the deliberate omission of an explanation motivation for the action. Later this same year, Pinter would develop his style still further in another one-act, The Dumb Waiter, about two hired

Page \_\_\_\_\_\_\_ 231

killers employed by a mysterious organization to murder an unknown victim. In this second play, Pinter added an element of comedy, provided mostly through the brilliant small-talk behind which the two men hide their growing anxiety. Their discussion over whether it is more proper to say "light the kettle" or "light the gas" is wildly comic and terrifying in its absurdity. *The Dumb Waiter* was first performed at the Hampstead Theatre Club in London in 1960.

Although written after The Dumb Waiter, Pinter's first full-length play (The Birthday Party) was produced two years earlier in 1958 at the Arts Theatre in Cambridge. The play centers on Stanley, an apathetic man in his thirties who has found refuge in a dingy seaside boarding house which has apparently had no other visitors for years. But when Goldberg and McCann (characters reminiscent of the hired assassins in The Dumb Waiter) arrive, it soon becomes clear that they are after Stanley. Like Samuel Beckett, Pinter refuses to provide rational explanations for the actions of his characters. Are the two men emissaries of some secret organization Stanley has betrayed? Are they male nurses sent to bring him back to an asylum he has escaped from? The question is never answered. Instead, the two men organize a birthday party for a terrified Stanley who insists that it is not his birthday. He also wrote a novel "The Dwarfs" which he did not publish.

Pinter has gone on to write a number of absurdist masterpieces

The Caretaker. The including Homecoming, Betrayal, Old Times, and Ashes to Ashes. He has also composed a number of radio plays and volumes poetry. of include The screenplays French Lieutenant's Woman, The Last Tycoon, and The Handmaid's Tale. He has received numerous awards including the Berlin Film Festival Silver Bear, BAFTA awards, the Hamburg Shakespeare Prize, the Cannes Film Festival d'Or Palme and Commonwealth Award. playwright and campaigner Harold Pinter has won the 2005 Nobel Prize for literature. His sparse style and gift for creating tension and horror through the most economic of means has made him one of the most respected playwrights of our day. He is married to Lady Antonia Fraser.

I will now focus attention on Pinter's use of language, its importance and functions in some of his plays. I should also make it explicit that the of the plays is arranged chronologically. What I am concerned with in this study is not a thematic study of the plays, but a textual analysis of some passages from Pinter's plays; which I felt more significant and do represent much points of my concerns: Language as Language and Power. communication, and Language and Being.

As far as the division of the parts of this work is concerned the sections are classified according to their order of importance. The first thing that may

arouse our interest was his powerful language through which he worked out his plays. Thus, obviously, the first point will be: Language as Power.

In this first part, "Language as Power", we will deal with language as it takes the "form of power"; when its purpose will not, by all means, to establish true understanding between speaker and hearer, but to assert authority and to manipulate the conversation.

The second part, entitled "Language and Non-Communication", has been extrapolated from the nocommunication between Pinter's plays and me. The more I went deep to understand him, the harder his plays became. In this part, we shall see then, how people in everyday life use language and how they can hardly communicate and erect true friendly relationship.

In the last part of this work, holding the title of "Language and Being", I will concentrate on the way Man uses language to explore his ownself or his own being, when this latter is surrounded by unknown and uncertain world.

#### I. Language as Power:

Right from the beginning it should be stressed that we are living in a world of words. Whatever we may say do when we meet each otherwhether we struggle, laugh, play, gossip, make love, travel-we talk. We talk to our parents, our teachers, our friends; we talk to foreigners and

strangers. Talking then, is an action which has always existed whatever the means and intentions are: either we talk face to face, or use other signs and symbols. We have always something to transmit whatever its value is. As a result, everyone responds to us with words. This certainly depends on the psychological state and mood in which he is in. Moreover, our action of talking does not stop at this level only. For, it happens that, we talk even when there is no-one to respond. We talk to ourselves. One can even over stresses the idea that it is language which distinguishes us from other animals; and it is it that makes us human. Hence to understand humanity, we should language. understand Most often language is considered by some mythical and religious philosophies as the "source of human life and power." (8)

question Since the of how language is originated is still baffling to trace, it is then high time we tackled its variable uses in various fields. particularly when language is given freedom to dominate at times and through submerge meaning euphemisms at others.

It has been suggested by many thinkers and philosophers that language is a human activity-activity, on the one the individual's hand. concerns attempts to make himself understood by another; and activity, on the other hand, concerns that the latter understands what is on the mind of the former. Yet what is in question here is that all the attempts that were to answer questions about language are about the

essence of language if not about its Since there still remains nature. difficulties to determine immense language except from the atmosphere it creates for mutual intelligibility, it is then the moment to mention that the purpose of language is not always to understandings establish between speaker and hearer. And it is not always to communicate, but to impose one's authority, and control so as to impress the listener. For when we use language just to have the listener's agreements, opinions, and desires equated to ours-compelling him/her to accomplish what we like-is by no means to inform but to hypnotize the listener.

Bolinger Dwight, a philosopher and a linguist, seems to have a good remark on this point: "If people use language to get corporation of their fellows, then little of anything that is ever said is entirely neutral; communication is more to influence than to inform." (9)

It may sound queer that language may be a form of seduction or an instrument of domination; but this is in fact only one aspect of the various aspects of language which Pinter is over emphasizing to impress in some of his plays.

Investigating these features of language use in some of his plays, we have the impression that Pinter angles to make his readers aware that every speaker is capable of decorating his speeches. Every speaker can calculatingly choose the appropriate expressions that will sway his audience in any direction and at any moment he wishes.

Strange enough, language can take any form—either written or spoken but as we are dÿÿling with the language oindrama, and more precisely Pinter's dramatic language we are then inclined to emphasize the Latter. For it is probably, on the stage rather than anywhere else that spoken language is given much more attention. Moreover, it is that everyday-language with its expressive function, irrationalities and ambiguities that fascinate Pinter and through which he worked out his plays. Yet to enter in the main stream of debate. we should mention that everyday language in not left to speak for itself. To illustrate this point, one can go back to the term stage which, of-course, as being a concrete and physical aspect, requires a direct communication and participation of both: the actors and spectators. It asks for a language that can be adequate in space as Antonin Artaud words it: "...the question of the theatre ought to arouse general attention the implication being that, through its physical aspect, since it requires expression in space (the only real expression, in fact..., ;(10)

However, speech is not the only element in the theatre, actions are also important that help the character to impress not only the revival but also the audience: "It is a matter of tying the words to the image of the character standing on the stage." (11) Pinter once replied to an interviewer his creative imagination was not more visual than verbal. Yet Pinter's obsession words

Page

make it strictly evident for us to speak of his use of language as an instrument of domination and power. His words compel patient listening, and great attention from the part of the actors as well as the audience; to how things are said. Sometimes to against what is being said. One can quote Ronald Hyman's speech to stress the idea of words domination in Pinter's plays: "...The language has become function of the character just as the character is a function of theme." (12)

A good understanding, perhaps of Pinter's dramatic language can be achieved through a good understanding of the respectiveness, irrationalities, hesitancy, and the inconsequentialities of everyday conversation. Pinter seems to give us examples of the varieties of contemporary English. A dramatist so motivated and absorbed by qualities will certainly be obsessed by words and their functions to divulge and ambush meaning. Probably one may mention what Pinter himself says about his words; to stress the idea of tremendous difficulties their multifarious uses to manipulate meaning: "...You create the word and in a certain way the word, in its own life, shares you out, is obdurate, and more often than not defeats you..."(13) If the words that we 'create' ourselves are impenitent, severe and may 'defeat' us, it will be an avoidable then, to declare the power that words have. A better way, perhaps, to witness this power is to examine Pinter's use of language through his words, as Martin Esslin wrote: "Pinter's theatre is a theatre of language: It is from the and their rhythm that the words

suspense, dramatic tension, laughter and tragedy spring."(14)

It is important then to emphasize Pinter's ability to join the words as they are spoken to the action and image characters. This combination between speech and the movement of the character will, on the one hand help us to find the key to Pinter's linguistic techniques, and on the other hand, grant us the opportunity see how words become instrument of domination. The character happens to have an over flow repressions, or more calculated speech asserts his superiority, and erects influence and governance over his companion or revival; and this itself is a dramatic action. This aspect is quite noticeable in The Birthday Party, Pinter's first full-length play, which was first performed at "The Arts Theatre in Cambridge on 28, April, 1958"(15) A three-act play in which the characters are complex, for we can not recognize why Stanley Webber, a young man in his thirties is hiding from the world. His only refuge is Meg-an elderly woman, sixty-years old-who treats him as a son and at the same time as a lover. And why the Jewish, Goldberg and the Irish Mc Cann have come to take him away from Meg. In the third act, Pinter invites us over to witness that inarticulate speech Stanley when Mc Cann and Goldberg determined to take him away. He remains emotionless, impressed, unable to talk to react and to respond. He submerged in complete paralysis. He is subjected to a stream of language and velocity of governed by nonunderstandable talks of the two

terrorists. This torrent incomprehensible and non-sense speech that drenches Stanley is apparent in the following lines:

McCann: That's it.

Goldberg: We will make a man of you.

McCann: And a woman.

Goldberg: You'll be re-oriented.

McCann: You'll be rich

Goldberg: You'll be adjusted.

McCann: You'll be our pride and joy.

Goldberg: You'll be a mensch.

McCann: You'll be a success.

Goldberg: You'll be integrated.

McCann: You'll give orders.

Goldberg: You'll make decisions. (The Birthday Party)

In fact, they are the ones who are giving orders and making decisions, distorting Stanley by a their myriad of words which are so fast and thick to be understood. One can easily notice that there is more effective rhythm in Goldberg and MacCann's language in act three, than in the previous acts remains Stanley impressed, while unable to move his lips, just making inarticulate sounds. is Ĭt more fascinating to see that possession and power of language which overwhelms not only Stanley who appears to be the principle victim in the play, but also Petey-Meg's husband. He has tried to protect Stanley, but proves to be weak and easily influenced by accepting

McCann and Goldberg's invitation to go with them:

Petey: Where are you taking him? (They turn in silence)

Goldberg: We're taking him to Monty.

Petey: He can stay here.

Goldberg: Don't be silly.

Petey: We can look after him here.

Goldberg: Why you want to look afeter him?

Petey: He's my guest.

Goldberg: He needs special treatment. (**The Birthday Party**)

Petey lacks words to comment upon the invitation he has been offered. Like Stanley he is unable to move and talk. And the play ends, as it starts, with Meg and Petey alone together in the room.

The fact that Pinter is the type of dramatist who interrelates his plays, in other words, whose plays are close each other; if not from the stylistic point of view, from other common features. It is another, and from one play to another. Thus, we can testify Pinter's venture to apply that characteristic of language in his play The Room, 1957. In other words, in The Room, Pinter has also tried to achieve that technique whereby the

Page 236

characters use language as a weapon or as an instrument of domination to defeat over the partners. However, this task seems to be hard to control in this particular play, because of the ambiguity and uncertainty that is maintained between the characters.

A couple in a room: the woman, almost sixty years old, rather talkative, and the man almost fifty, never speaks a word. The woman appears too sentimental. She is full of anxiety to satisfy Bert. She wants to make herself as lovely as possible to prevent him from going out. However, Bert shows no interest. He remains cold. This proves her failure to impress him, and her lack of that shows torrent. calculated expressions to exercise control over Bert and to reach her aims. Yet one can see the matter from another angle, and say that Bert's repudiation of Rose's gift, proves that he perfectly knows the women's games. Ronald Hyman has a good remark on this point: "...in each case, the woman wants to keep the man in the house, in her sphere of influence and in her routine, although she pretends not to mind whether he goes out..."(16)

This is typical of Roses' attitudes towards Bert. She is talking to him, telling what he feels and considering him as a little boy. Yet Bert remains motionless, with no reaction, which is itself a type of reaction since we can "smell" a kind of insult from the part of Bert towards Rose. Probably this idea of non-responding of a character with his partner, can be worth debated in the coming parts of this article when we will be dealing with the problem of language and non-communication.

language The use of a contrivance to defend one's-self; and to moderate the participator by expressions thick nonsensical and incomprehensible speech also expressed in Pinter's second full-length play **The Caretaker**, 1960. (17) So the use of language as a weapon becomes not only a dramatic action, but also one of the fundamental subjects of his plays. For Pinter's conscious exploration of language realities is carried out almost in all his plays. Thus this technique that holds the title of this part of this article is omnipresent in all his later plays.

### **Bibliographical Notes**

- 1. Rene Wellek and Austin Warren, Theory of Literature, Penguin Books, Middlesex, England, 1956, P. 36
- 2. Ibid., p.95
- 3. Ibid., p.125
- 4.Ibid.
- 5. Ibid., p.133
- 6. Robert W.Corrigan, The New Theatre of Europe, Dell Publishing Co., Inc, New York, 1970, p. VI
- 7. Ibid.
- 8. Fromkin Rodman, An Introduction to Language, 2.nd ed., Holt, Richard and Winston, New York, 1978, p.1
- 9. Bolinger Dwight, Aspects of Language, Harcourt Brace Jovanovich, Inc, New York, 1968, p. 250
- 10. Antonin Artaud, The Theatre of Cruelty, (in The Theory of Modern Stage), edited by Eric Benthy, Penguin Books Ltd, Middlesex, England, 1976, p.55
- 11. Harold Pinter's Replies, New Theatre Magazine, (Jan. 1961), p.9
- 12. Ronald Hyman, Harold Pinter, in the series 'Comp- temporary Playwrights', London, Heineman Educational Books, 1975, p. 3
- 13. Harold Pinter, Plays Four, Eyre Methuen Ltd, 1986, p. XI
- 14. Martin Esslin, Pinter, a Study of his Plays, 3.rd ed. Eyre Methuen, London, 1978, p. 48
- 15. Martin Esslin, Op. Cit., p. 244
- 16.Ronald Hyman, Op. Cit., p.11
- 17. Martin Esslin, Op. Cit., p. 247

# The Teaching of Foreign Languages in Primary Schools



Bouroumi Rekia
An assistant teacher
Department of English
Institute of Languages
Moulay Tahar University
Center Saida

#### Introduction

Modern societies are aware of the importance of foreign languages learning. They are urged to manage the linguistic education of their people, though with different needs, interests and objectives. Nevertheless, this linguistic management is never free from the interference of social, political or economic changes that influence not only the needs or the objectives, but the priorities within their educational systems, too. Therefore, such changes bring with them new trends and new approaches that may be seen as mere reactions against old ones, and do not necessarily attain the society's total consent.

The introduction of English as a FLES (foreign language in elementary schools) in Algeria from 1993 to 2003 is an instance of such new approaches. This reform was thought to be the solution to the drawbacks and weaknesses of the old approach to the ELT (English language teaching) as well as those of the former FLES situation. Certainly, the issue was not fruitful, or it would not have withdrawn as silently as it had been introduced. On the contrary, it was going from bad to worse. There were huge weaknesses within the organization of the whole curriculum.

However, as many new ideas and reforms are developing and brought about, it is crucial to reconsider convictions that may be mere assumptions, or to provide a sound language planning, especially in ELT. For instance, the idea of FLES has so widely widespread that it is not questioned within the Algerian educational system, though it was not a deliberate choice as it was dictated by an irreversible reality at that time.

In fact, the position of languages, within the Algerian Educational System since independence, has always been subject to public oppositions and even clashes more than sensible and professional discussions. The heart of the matter is that the teaching of a particular language or through it, within our schools or universities, has been a very dynamic issue that evolved according to some political and social influences more than educational or pedagogical objectives. Since 1962, different languages have been included and excluded at different levels in different occasions depending on the government's policies on Education.

Nevertheless, things should not be taken for granted and the Algerian Educational policy, especially as far as foreign languages teaching is concerned, must be questioned and reconsidered. In order to better understand its choices and orientations, a searching for the goals and objectives within this policy is necessary. A close look at the teaching of foreign languages, especially in elementary schools, as a worldwide movement is a prerequisite so as to grasp the degree of its necessity and the chances of its success within the Algerian environment. Being an old movement, there must be a good experience to learn from and a valuable expertise that will certainly benefit our system. This is the main purpose of this paper. It deals also with the usefulness and contributions of this movement as well as its drawbacks and limitations. In other words, it attempts to examine whether the early introduction of foreign languages can participate in the child's educational development or not, and even if its success can be painlessly -for the child- guaranteed; two assumptions that need still solid confirmation. Therefore, even if this movement were advisable in many cases, it would be more reasonable to re-examine its feasibility and when it becomes a priority.

#### THE FLES ISSUE

There is no doubt, on both national and international scenes, that foreign language instruction is a must nowadays. However, one of the most acute preoccupations within the modern educational policies is when to introduce foreign languages. For this, and as a reaction to the 'old ' approach to foreign language teaching (mainly the approaches that took it for granted to start foreign languages learning in the secondary level), the FLES situation has been adopted at so large a scale that it has become crucial to reconsider some convictions and underlying principles that may be mere assumptions and do not provide a sound basis for FL teaching in all its aspects. Thus, tracing the major lines in the development of the FLES issue would contribute to the reconsideration of the preoccupations and perspectives of this issue, and unveil some hidden, neglected or even unquestioned but pressing and fundamental facts.

The historical, political, economic and practical differences between the Algerian and any other FLES issue do exist, but they remain, above all, a universal linguistic and educational project which must be thoroughly and objectively planned, and the success of which must be insured or at least catered for.

#### **FLES Movement in the World**

Foreign Language Teaching in Elementary Schools, henceforth FLES, is the term which designates the teaching of a foreign language to children of a low age and upwards in the general schools of an educational system. This trend is widespread in many countries; USA, England, France, Germany, Italy, Japan ...

Any reform in language teaching is due to the dissatisfaction with previous practice. This is also true for FLES which argued that the traditional teaching of foreign languages in secondary schools comes too late and misses the best moment

for language learning. The advocates of FLES programmes criticize also the amount of language taught, which is too little, the objectives, the methods and above all the unsatisfactory results of the traditional language teaching. For example, they reject the emphasis on the written language and the approaches practiced by teachers in secondary schools; approaches that aimed at developing formal accuracy (i.e. the correct use of structures) without interrelating it with communicative fluency (i.e. the functions of language and social exchanges). Nevertheless, the practice of FLES today and all over the world does by no means entail that it achieved total success. On the contrary, it is experiencing current problems and drawbacks.

Due to the tremendous and growing interest in foreign languages teaching in elementary schools, there has been a proliferation in its approaches. In the United States, for instance, foreign language instruction in the elementary level is approached through three main programmes. The first one is known as FLES Programme. It concentrates primarily on developing listening and speaking skills and on cultural awareness, and grammar is learnt indirectly. In certain cases, the content of the foreign language programme is taken from the core school programme; it is then called a Content-Enriched FLES Programme. The second type consists of Emersion Programmes. The foreign language is used to teach entire curriculum. It is the vehicle but not the subject of instruction. The third type of approaches is the FLEX, Foreign Language Experience, Programmes. These programmes introduce students to one or more foreign languages and cultures and motivate them to continue further language study. Though all three variations were implemented successfully in many schools, their success was mainly attributed to other factors such as parents' involvement, team working and communication, creative methods and materials...

#### THE HISTORICAL DEVELOPMENT OF FLES MOVEMENT

The early beginnings of the development of FLES go back to the 1950's, after World War Two. It originated as an educational policy in the United States and witnessed a phenomenal spread. This movement passed through a mixture of success, difficulties, problems and failures. Yet, it has not weakened but it has gained strength allover the world.

Before, the traditional teaching of foreign languages from the secondary phase of schooling was taken for granted. It was believed that beginning the teaching of foreign languages in secondary schools was the right start without first making sure it was so. Therefore, looking for solutions to the language learning problems that were encountered at that level, in an early start within the primary stage was unexpected without the American push. Then, experiments were initiated in Britain, France, Sweden, Italy, Germany and many other places. Thus, investigations into the psychological and pedagogical implications of this reform started. On November 20<sup>th</sup>, 1997, the different Ministers of Education of the European Union adopted a resolution about the early learning of foreign languages.

"Most of the States members dispose today of a precious experience in this [foreign language learning by children] domain.

This is why the Commission wished to provide help to the few researchers who have undertaken to analyse the results of these experiences by examining what makes their success." (Blondin & Co., 1998:07) <sup>1</sup>

The spreading of FLES movements had its ups-and-downs in America and all other countries. FLES answered much of the problems in language teaching at that time, but its difficulties and drawbacks questioned the validity that its advocates claimed. However, it has never been considered as a momentary fashion; on the contrary, it was believed to be a significant movement in language teaching and in primary education. It had not to be rejected but needed research and experimentation to overcome its problems.

Consequently, in the 1960's, the early language learning in primary schools became an absolute educational necessity which was well established in a large number of school systems with regards to the different educational, linguistic and historical context which entailed different emphases but not necessarily uncommon approaches, methods and materials.

#### FLES AND FOREIGN LANGUAGE TEACHING POLICY

There is no need to stress the importance of knowing foreign languages in the world today and their advantages in politics, economics, commerce and culture, especially if the foreign language concerned is English. However, this policy of planning foreign languages in educational systems does not justify the necessity of a FLES situation. Then, because the socio-political factors do affect the linguistic situation in any community, only a clear and careful foreign language teaching policy could advocate a demand for a FLES programme. Any FLES project which started suddenly and on a wave of enthusiasm has lost its power by the emergence of the first drawbacks in time, material or resources.

The situation of foreign languages' management varies from a community to another, and this enhances or belittles the position of FLES in the linguistic management of different countries. This can be best illustrated by the following instances. For example, a lingua franca can be an urgency for education and society in countries where its people have no native language in common like Swahili in East Africa and English in West Africa. And since this necessity occurs at a very early stage of the educational system, FLES is involved. A very similar situation can arise because of migration when the existence of minorities leads to language problems. Another case involves countries like Canada and Switzerland where the use of more than one official language requires a very early teaching of a second language in order to reach a compromise among the communities. In such cases, the necessity of a FLES programme is easily recognized. In other instances, the FLES situation is not so plain and unavoidable. The United States and France which national languages are already world languages can exemplify this. Countries like Japan, where the effective

learning of a world language can be indispensable for international communication, justify the FLES project by the strategic value of a 'near-native' command of a language which is thought to be achieved through an early start.

The position of FLES in Algeria can be included in one of these groups where the FLES policy ranges from an urgency to a prestige. FLES policy in Algeria is doubtlessly not as urgent as in countries where the lingua franca is needed because the majority of Algerians are Arabic native speakers. FLES policy in Algeria cannot be as prestigious as is the case of countries which languages are world ones. Basically, the origin of the FLES movement in Algeria was the outcome of a colonial era which lasted for more than 130 years and which established a steady bilingual situation. The French language (originally a foreign language) had gradually encroached on the national educational system as well as the socio-linguistic scene; and consequently, was taught as a second (and later on a foreign) language even after independence. Thus, the roots of the Algerian FLES situation emerged from an urgency. But now, after nearly half a century, what's the degree of urgency of the FLES programmes in the Algerian Educational System?

"...education is required to serve the particular values of the society in which it is placed. What may be found suitable in one context may not necessarily be found appropriate in another. What is adequate for today may be considered of little use tomorrow. This is as true of language education as it is for any other area in school curriculum." (Clark, 1987: XI)

### CHILDREN AS YOUNG LANGUAGE LEARNERS

It is strongly believed that if children are successful at learning foreign languages, it is only because they are ready to learn any skills that are part of the primary curriculum. That' is to say, because they are ready to accept the basic subjects of their curriculum, children comparatively respond to the foreign language classes. In other words, the child who is classified as a 'good pupil' in his basic subject is generally a good language learner and vise versa. Regardless of how much the skills of foreign language learning differ from those of the basic subjects, when can the effective teaching of a foreign language be approached and under what principles?

# The Age Factor in Foreign Language Learning

FLES programmes foundations lay on the belief that the early years are the best years for starting a foreign language, that is to say, the most favorable moment of foreign language acquisition or the 'optimum age'.

"The simplest, the most natural, and the most effective way of learning a language is to begin early. The young child's speech organs are flexible; his mind is uninhibited. He takes a natural

Page 243

delight in learning new speech patterns, and he imitates readily. Pedagogically and psychologically, the reasons for teaching young children a foreign language and the culture of the people who speak that language are of the soundest." (Finocchiaro, 1964: v)

Bloomfield also adheres to the child's ability to learn languages and suggests a specific time as being the most suitable for starting it:

"The best age at which to begin a foreign language is that between the tenth and the twelfth years. If the study is begun earlier, the progress is usually so slow that nothing is gained, the pupil who begins later soon overtaking him who began younger. If the study is begun at the age indicated, further languages may be taken up at intervals of few years; as the student accumulates experience, the later languages will be learned more rapidly and with less effort than the earlier, until a facility may be acquired which astonishes those who have had less practice." (Bloomfield, 1993: 02)

Actually, when compared to adolescents and adult learners, children have many characteristics that help them in learning languages easily. There is some supposedly psychological and neurological 'evidence' to support this principle. In 1956, the Modern Language Association of America gathered specialists (in neuropsychology, bilingualism, and child development) to discuss the learning of a second language by children. These specialists agreed on the following collective conclusion:

"The optimum age for beginning the continuous learning of a second language seems to fall within the span of ages 4 through 8 with superior performance to be anticipated at ages 8, 9, 11. In this early period, the brain seems to have the greatest plasticity and specialized capacity needed for acquiring speech." (as quoted in Stern, 1966: 263) (Bold mine)

It is clear from this specialists' viewpoint that their conclusion cannot be considered as an exact and solid theory (seem: have or give the impression or appearance of being or doing). Even if it is valid for learning the oral aspect of foreign languages, it is questionable for the other aspects and for the foreign language as a whole.

In addition, supported by the new findings in child development and in language behaviour, some extrapolations were made that the child enjoys learning languages in a playful and/or dramatic manner; that he is highly motivated and has no emotional obstacles. This enables him to learn even a third or fourth language.

However, it is widely believed that these views which were generally expressed with **caution** and **reservation** resulted in excessive expectations and an

Page \_\_\_\_\_\_\_ 244

over-estimation of the capacities of young school<sup>n</sup> children in learning languages. Furthermore, it is necessary to stress that these optimistic beliefs about the optimum age were only extrapolated findings in brain neurology and child development and none of them was based on methodical studies of children learning foreign languages under classroom conditions. For instance, some recent research was done and proved that children are the best learners of new languages only in natural settings as opposed to formal foreign language classroom settings. In fact, it was argued that young foreign language learners were less successful than older ones. The article of Cenoz, J. (2002) is a description of the study that compared learners aged seven and eight years old with learners aged eleven and twelve years old who were learning English as a third language in the Basque Country. After measuring the progress of the two groups after six years of English learning in school, he arrived at the conclusion that the older learners were better in all measured dimensions (grammar, fluency, writing...) except in proficiency.

On the other hand, other specialists took a different stand and their views about the optimum age varied from reservation to caution to total disagreement. Some considered the idea as a suggestion that should be explored. Others expressed their doubts about child's achievements in foreign language learning with the exception of learning pronunciation. Stern (1966: 22) declared that it is not " ... in the interest of a second language teaching policy in the primary school to over – emphasize the merits of an early start." And there are those who strongly reconfirmed the adult's readiness to acquire new languages better than the child's<sup>III</sup>. Yet, it is generally viewed that the comparison of language learning at different stages is unjustified and should not be implied to decide the success or failure of FLES programmes.

A more recent examination of the controversy over the optimal age for learning a second language from a 'Piagetian perspective' concludes that "determinations of optimal age in second language learning are incidental rather than substantive." (Tsakonas Frances, 1990:04) Eventually, age and age-related factors do affect the learning of a second language at school, and some researchers argue that if foreign languages are taken up too early, when the child is not yet ready, the learning is slow. Moreover, if they have a more advanced cognitive development in their first language, pupils learn the second language faster and more efficiently.

Many researchers speak about the maturity for foreign languages learning, and are undergoing many experiments to examine the relationship between maturity and learning. Gesell (as quoted in El Aissaoui, 2000: 117) did one of these experiments on twins aged 46 weeks. He gave twin (A) a regular exercise in playing with cubes and climbing stairs for 6 weeks, 20 minutes a day, and left twin (B) without any practice. When aged 52 weeks, he found that the twins ability in playing with cubes was equal. But in climbing stairs, twin (B) needed some help, was trained for only one week and reached equal ability. To conclude, twin (A) had not much benefited from practicing too early because twin (B) could acquire the same skill in a shorter time after that his muscles became more mature.

Griffin (1993: 07) also examined the relationship between the children's' achievements in the second language and the age at which they started. She arrived at the conclusion that "Overall, early starting appeared to have very little influence on increasing second language proficiency by the end of high school." Another research was conducted by a research team in Washington University (according to a research paper released in June 2004), headed by Mc Laughlin, J, a research scientist, and Osterhout, L, an associated professor of psychology. It asserts that age and reduced brain plasticity, the usual reasons for difficult second language learning, do not affect the word learning of a second language.

"What this study shows is that students [college students] are more successful at this stage of learning a language than they think they are. They learn a lot about French words before they have any proficiency with French. It seems paradoxical that our learners' brains could know more than the learners themselves, but this is generally true when it comes to language. We know a lot more about our first language than we are consciously aware of. Our results suggest that this is true for a second language too." (Mc Laughlin & Osterhout, 2006: 02)

As numerous experiments of FLES programmes were developed in different places, valuable conclusions were obtained. It seems that wherever the experiment was badly planned and hastily launched, the results were disappointing. This was mainly due to inadequate preparation, unsuitable material or incompetent teachers. On the other hand, very few experiments were successful. This was not much due to the 'miraculous' capacities of the young learners as it was the outcome of a sound ad long-term planning, a careful preparation and an effective implementation, as it will be illustrated in a later part of this chapter. Therefore, to have a maximum advantage from the early start, there must be w thorough consideration of other factors such as the quality of teaching and the limits of time of exposure to the foreign language and resources.

So, there is no clear evidence for the soundness of the optimum age claim. The achievements given by adequate and suitable conditions only stress the possibility of an effective early start of foreign language learning, the implications for a foreign language teaching policy within any educational system, and the contributions to the development of a sound educational policy for the primary stage.

# **Child's Learning Abilities and Difficulties**

#### 1. The Child's Abilities

First, it has been widely argued that the only favorable reason for the introduction of foreign languages in primary schools is that children can develop a native-like pronunciation. The flexibility of the child's speech organs makes of the

teaching of a foreign language at this stage the first and best chance to learn quickly and accurately its sounds. However, children are capable of many other things like discovering and trying out, fearlessly, new grammatical points (risk-taking). They have no psychological inhibitions. That is to say, they are not self-conscious of their learning and do not hesitate to imitate the strange sounds of the foreign language (with its stress and intonation) or to try out incorrect utterances. On the contrary, they take pleasure in talking and communicating. Any one does attest that children learn and repeat songs without understanding their meaning. They do not have the tendency to analyse what they are learning or compare between their language and the foreign one. In fact, "They do not look for difficulties. They even use the dreaded subjunctives as normally and naturally as they would use the present tense of the verb to 'have'." (Finocchiaro, 1964: 04)

Therefore, and provided that the approach to the teaching of the foreign language is aural-oral, the results may be successful. However, this may not be the case if the learning of the foreign language is approached simultaneously through the four skills (listening, speaking, reading and writing), especially if the language concerned is English and the learners are Arabic native speakers (in a relatively complex linguistic situation like the Algerian one).

Moreover, the child's main activity in life is to gain knowledge of the world and his intelligence and curiosity dispel all worries and fears; Battle and Shanon observe that:

"Piaget, Brumer and some other modern scholars of note who are concerned with learning have found that children are not only capable of thinking but are capable of thinking in a higher level than most adults realize ..." (Battle & Shanon, 1968; 41-42)

That is partly true because their imagination is fresh and they are creative. Besides, they have many nascent abilities that can be fully exploited. However, this does not make of the foreign language learning an obstacle-free experience.

#### 2. The Child's Difficulties

That is true that children are capable of tremendous things, but these young learners have other attributes that can make their learning a foreign language not an easy task. Their ability to learn the sounds easily gives a false impression that they are capable of an easy performance in other skills like writing. The fact remains that they face difficulties and problems in their learning; difficulties that are due to either the target language or the methodology and content of the selected course or to their learning styles and strategies. Besides, they are slow at learning, and they get easily bored because they have short attention spans. This entails that more time is needed for their learning.

"Older beginners appear to be inclined to learn more quickly, in such a way that the advantage of an early start seems to be rather

Page 247

connected to the global time rendered available for the learning" IV (Blandin & co, 1998: 45)

Moreover, their interests are restricted to their immediate surroundings which are different according to their social backgrounds (e.g. urban vs. rural). Their age impose some restrictions on the approach and methodologies:

"The Swiss psychologist Jean Piaget and his colleagues have demonstrated that children in primary or elementary school are usually in what is called the concrete operational stage of cognitive development. This means that they learn through hands-on experiences and through manipulation of objects in the environment." (Hudelson, 1991: 02)

They have not mastered their native language yet and lack experience in language learning skills especially if the language concerned is difficult or too different from the native one. For instance, an Arab child learning English faces a double difficulty; the immense difference between the written forms of the two languages in addition to the 'mismatch' between the spelling and pronunciation of the English language.

All these abilities and difficulties of the child or facilities and hindrances of learning foreign languages constitute the young pupil's learning profile, and they have a decisive impact on the foreign language learning experience and learning experience as a whole.

# Foreign Language Learning and the Child Development

The reexamination of the curriculum in the Western world primary schools led to a reorientation in the approach to education. It was observed that the knowledge to be transmitted and the skills to be developed in the elementary stages were relatively light while the secondary phase was considerably overloaded by different disciplines including foreign languages. This was mainly one of the supports for the FLES alternative in many places where it can dissipate the boundaries between the two phases and promote a gradual distribution of different activities including foreign language instruction.

"In addition to the developing a life long ability to communicate with more people, children may derive other benefits from early language instruction, including improved overall school performance and superior problem solving skills.....Some evidence also suggests that children who receive sound language instruction are more creative and better at solving complex problems." (Marcos, 2006: 01)

Besides, the early start is much desirable for several other reasons. According to Lee (1988), it does not only result in a better pronunciation, but it also reduces the

ethnocentricity and develops a better understanding of the speakers of other languages.

Accordingly, the traditional approach to education was considered to be either too demanding or demanding the wrong kind of learning in the wrong time (too early or too late). Thus, a FLES experience could be very successful especially that children are relatively willing to participate in role playing and social situations which facilitates pronunciation and simple linguistic behaviour, though it does not favour the learning of grammar and may lead to further irremediable errors.

However, appropriate material preparation and careful programming must not be underestimated as well as the drawbacks emanating from playful learning and the use of repetition. For instance, an excess of automatic practice has become unconceivable in basic subjects of primary education as well as foreign language learning because it deadens the growth of intelligence. Nevertheless, it is believed that a FLES experience, if carefully handled, may stimulate the development of the child's intelligence and his mental growth.

On the other hand, one should not forget that the beginning of the foreign language learning is the most important phase in the whole process of learning. Because of the flexible mind of the child, learning habits (not only language learning ones) are most easily formed. Therefore, it is during the first lessons that the pupil will turn out to be an efficient or inefficient learner.

#### The Native Language vs. Foreign Language in Elementary Education

#### 1. Interference or Assistance?

Though the differences between the native language and the foreign one do not imply learning difficulties, the similarities do not guarantee ease of learning, either. Yet, it is obvious that the learner's native language plays an important role in the foreign language learning because knowing how the native language helps or hinders the learning of a new one is fundamental.

The contrastive hypothesis<sup>v</sup> stated that the difficulties encountered by the foreign or second language learners can be predicted in advance by comparing systematically the two languages involved. However, this traditional hypothesis and the prediction principles set forth by Lado (as discussed by Stern, 1966) are no more relied upon by both researchers and teachers.

Subsequent researchers like Zobl (Ibid) claimed that the native language plays a different role at different stages of development in the language learning. At the same time, Tarone (Ibid) argued that some universal aspects of language and language learning influence the acquisition process. Other researchers point out that in addition to linguistic features, social factors influence the interaction L 1 - L 2.

Page \_\_\_\_\_\_\_ 249

All these findings enhance, though differently, the concern that should be given to the role of the native language in the foreign language learning process. Nevertheless, the teaching of the native language can be similar to a foreign one in elementary education because both are linguistic activities.

Therefore, their teaching should be founded on the same general principles of language learning. Yet, there are obvious differences because the conditions of learning a foreign language at school are not similar to the conditions of a first language acquisition. Moreover, other aspects must be taken into account when the foreign language is begun after the native one<sup>vi</sup>. In such cases, the young learner does not come to the foreign language class with a 'tabula rasa'. He has already been instructed in his native language and has learned or acquired a number of things and a set of skills. So, both similarities and differences must be taken into consideration when associating the teaching of both by the curriculum designer as well as by the class teacher.

Unlike native language acquisition, the social differences, which exist among children, may not affect –at least directly– the learning of a foreign language because all children start this verbal experience with the same disadvantages. Yet, this may not be correct throughout the process of learning because the socio-economic background of the child's family does affect the foreign language learning; that is to say, the learning activity may be quickened, facilitated or impeded according to the social and economic conditions where the young learner is growing.

Basically, the approach to a foreign language teaching stresses audio-lingual and audiovisual means. This affects tremendously the native language instruction, which is much more preoccupied by reading and writing and neglects the oral skills. In this sense, current trends in teaching L 1 shift toward an emphasis on speaking and listening, though it is recommended that the young learners need a graphic support to accept the language -whether native or foreign. Similarly, the teaching of reading and writing L 1 may be helpful in teaching to read and write a foreign language vii. This could be very true if there were no developmental differences between learning the native language in infancy and learning the foreign language under classroom conditions.

Finally, it is necessary for FLES programmes to look for common grounds between the foreign and native languages, in order to avoid repeating the mistakes, which can be painful to correct later on. This could be done with the assistance of different disciplines including child development, linguistics, psycho-pedagogy, in order to reach a successful approach to language teaching from the start, in elementary stages, to further stages within the educational systems.

"The L1 is a resource of knowledge which learners will use both consciously and subconsciously to help them sift the L2 data in the input and to perform as best as they can in the L2. Precisely when and how this resource is put to use depends on a whole host of

factors to do with the formal and pragmatic features of the native and target languages (i.e. linguistic factors) on the one hand, and the learner's stage of development and type of language use (i.e. psycho and sociolinguistic factors on the other hand." (Ellis, 1999:40)

But does one argue for or against the interference (may it be negative or positive) between the learning of the two languages only in terms of linguistic skills or even psychological abilities and social conditions? Could the early –or too early-foreign language learning interfere with what is beyond that, and in a more conflicting way?

#### 2. Widdowson's Schematic and Systemic Knowledge

According to Widdowson (1990), 'schematic knowledge' refers to socially acquired knowledge whereas 'systemic knowledge' is the knowledge of the formal properties of language meaning both the language's semantic and syntactic systems. In his opinion, the development of the child's schematic and systemic knowledge of his native language happens at the same time, and one facilitates the development of the other. However, he affirms that the foreign language experience is very different; the child, when learning his L 1, has already acquired the schematic knowledge associated with his mother tongue. As he words it, "[the learners] *are initiated into their culture in the very process of language learning*." (Lado, 1993: 110)

This would entail that if a foreign language is introduced too early viii, i.e. prior to the establishment of the mother tongue's schematic knowledge, the young learner may acquire a mixed or a 'bicultural' schematic knowledge (or in extreme cases, he may learn only the foreign one if he did not have enough time to complete his native one). Or at least, the child's interpretation and perception of things, ideas and values will be inclined in reference to the established schematic knowledge. Similarly, this child will face difficulties in comprehension and retention, or may be a conflict between his language and the foreign one.

On the other hand, if the learner's schematic knowledge of his mother tongue or the foreign language is not developed, because of too late a start or lack of time for instance, he will find difficulty in learning the systemic parts of languages. However, no one and no authority would consciously, by including foreign language instruction in educational systems, aim at a disintegration of its native values and cultural identity. Then, one should be more aware of the degree and kind of changes he would like to achieve, and of the objectives of foreign languages instruction. Because by trying to be integrated into the globalization process, the ill-prepared society will be lost in a cultural instability; and by tempting to create a diversity in the people's attitudes and visions to reach a better understanding and tolerance among cultures, hasty individuals are menacing their society and its national identity and unity.

#### Conclusion: FLES POLICY: A STEP TOWARDS GLOBALIZATION

The traditional approach to schooling and education had a nationalistic orientation and the native language of the community one belongs to was the only preoccupation. It is for this that the Arabicisation policy within the Algerian Educational System was seen as a means to achieve such goal. Moreover, the monolingual and mono-cultural settings, which were prevalent all over the Western World but not in the colonised countries like Algeria, enhanced the belief that their native language was the only valid medium for communication.

Nonetheless, no area in life is unaffected by globalization. The global age has certainly a great impact on education everywhere but to different degrees and in different ways in different countries. In Western countries, it leads to the fall of political borders and to a breakout in their educational systems and their communities. Recent research on child development proved that social attitudes, prejudices and interests lay their foundations in early years, and any establishment of barriers is hard to remove at a later stage. This is another argument in favour of early foreign languages teaching which offers an 'optimum opportunity' to establish solid, balanced and impartial grounds for foreign languages. In fact, this should be considered as a sounder argument for FLES policy rather than the 'optimum age' one.

That is to say, if foreign languages are tackled within the educational systems besides the mother tongue as valid media of communication, they can be more naturally integrated. As children will grow, they will be brought into contact, within the educational system and with appropriate levels, with different countries and cultures through their languages. Thus, and simultaneously, the child will be equipped with a systematic and planned knowledge of one —or more— foreign language, and this facilitates his adaptation to the cosmopolitan demands, i.e. the child is freed from national prejudice, gains a foreign language and wins a good place in the global world.

Now, if the FLES policy in Algeria is considered since its beginnings after 1962, the conditions and facts do not totally fit the above-mentioned situation. The objectives of foreign languages teaching within the Algerian educational system could not meet the social, political and cultural realities. First, the post –independent National Educational System had already started with a bilingual and bicultural reality; and its objectives were to reach gradually a monolingual and mono-cultural situation to achieve Nationalism. Nonetheless, as globalization was rushing, Algeria, as all other world countries, had to head towards multilingualism and multiculturalism. In other words, the French language was an Algerian reality imposed by a long colonial period, but the objectives of the unstable nation were to reduce its use so as to make it disappear gradually on all planes and above all from the national education. But, again, another reality dictated that this language had to

stay for a longer time partly because it is a world language, that is to say a language which is a prerequisite in this Global Age. Nevertheless, the Algerian educational policy still aimed at minimizing the use of French as a foreign language for two reasons. First, its use is believed to represent an everlasting threat over the national culture and identity. Second, English is thought to be a more suitable foreign language for approaching globalization. Moreover, because of the spread and changing status of languages in an interdependent world, English has grown to become **the** most important international language of business, science and technology, spoken by more non-natives than natives in their daily and professional lives. This is supposed to be the reason why English entered by 'force' the scene of FLES in the Algerian Educational System as a rival to French. Yet, it would be too simplistic and naïve not to take into consideration the political and educational forces behind such reform. In fact, that English is gaining ground is another advantage, and could be just a pretext, for the advocate of Arabicisation policy.

Moreover, globalization and the Internet age spur to a great extent the learning of foreign languages within educational systems since the legal, physical and cultural borders do not obstruct the exchanges of not only goods but knowledge and ideas, too. This is also believed to provide the learner, even the young one, with a global perspective to introduce besides the language different aspects of the foreign country (ies) within the school syllabi with varied gradations at different levels.

On the other hand, many of the FLES experiments that were and still are adopted by many educational systems are not fruitful; they caused painful and irreversible results. These results may vary from a loss of interest in learning and foreign language learning precisely, to a school failure; because forcing very young inexperienced 'non-literate' minds to learn different languages, especially if their L1 is not yet well acquired, will lead to psychological and social disturbances. Such projects were disappointing or failed because either they were badly planned or hastily implemented. Moreover, if the previously described project is subjected to a careful scrutiny, one could reach some important remarks concerning the preparation for the initiation, the investigation into the reform and the implementation.

I-Translation Mine. "La Plupart des Etats membres dispose aujourd'hui d'une précieuse expérience en ce domaine. C'est pourquoi la Commission a souhaité apporter son aide aux quelques chercheurs qui avaient entrepris d'analyser les résultats de ces expériences enexaminant ce qui fait leur succès."

II-where the child is learning other different sciences and skills under varying conditions

III- According to Stern (1966), this is an old view-point that was first expressed by Thorndike in 1928

IV- Translation Mine "Il apparaît toutefois une tendance chez les débutants plus âgées à apprendre plus rapidement, en sorte que l'avantage d'un début précoce semble plutôt lié au temps global ainsi rendu disponible pour l'apprentissage."

V- (based on research in contrastive analysis) According to Carter (1993: 14/15), it "states that a language learner's first language will have a crucial influence on the learning of a second language. Most obviously, errors made in the process of learning the second language will bear significant traces of interference from the first language. The hypothesis also states that learners' difficulties can be analysed, even predicted in advance, by a systematic contrastive comparison of the two languages involved. As a result of linguistic differences between languages, learners from different language backgrounds will, it is claimed, learn aspects of the target language in a different order."

VI-Such aspects become crucial if the two languages are started nearly at the same time like it is the case with the intended new reform in the Algerian Educational System by 2004-2005.

VII-This could be true in cases where writing symbols and rules are similar or at least have things in common like Latin languages or English and French. But to what extent is this possible between languages like Arabic and French or English? VIII-regardless of whether it is possible to teach the language without its cultural components, or not.

#### **Bibliographical Notes**

Abe, K. (1991) Teaching English to children in an EFL setting in E.T. Forum (N 4)

Altet, M. (1998) Les pédagogies de l'apprentissage. Paris: Presses Universitaires de France

Ancker, WP.(2001) The joy of watching others learn: An interview with D Larsen-Freeman in E.T. Forum (39/4)

Arnold, J (ed.) (1999) Affect in Language Learning Cambridge University Press (3rd printing 2002);

Battle, J. A. & Shanon, R.L. (1968) The New Idea in Education. Harper and Row publishers

Blondin, C. & Co. (1998) Les langues étrangères dés l'école maternelle ou primaire, conditions et résultats. Paris – Bruxelles: De Boeck & Larcier s.a.

Bloomfield, L. (1993) The Teaching of Languages in Landmarks of American Language and Linguistics Washington:

English language Programs Division: Frank Smolinski (ed) (Volume 1)

Bouhadiba, F. (2003) Cues to teaching Oral Expression in Revue Maghrebine des Langues. Oran: Editions Dar El Gharb,
Brumfit, CJ (G Ed.) (1983) Language Teaching Projects for the Third World. Pergamon Press Ltd and the British Council
Carter, R. (1993) Introducing Applied Linguistics: An A-Z Guide. The Penguin Group: Carter, R. & Nunan, D.( series eds.)

Cenoz, J. (2002) Age differences in foreign language learning in E.T. Forum (Volume 40 N 4)

Cheriet, A. (1983) Opinion sur la politique de l'enseignement et de l'Arabisation. Alger : Société Nationale d'Edition et de Défusion (translated from Arabic by Boureghda, M.L.)

Clark, J.L. (1987) Curriculum Renewal in School Foreign Language Learning. Oxford University Press.

Donmall, G. (1991) Old problems and new solutions: LA work in GCSE foreign language classrooms in Language Awareness in the Classroom. Longman Group UK Limited. James, C & Garett, P (ed)

Ellis, R.; (1999) Understanding Second Language Acquisition. Oxford University Press

Finocchiaro, M. (1964) Teaching Children Foreign Languages. MC Grow-Hill Inc

Finocchiaro, M. (1982) Reflections on the past, the present and the future in English Teaching Forum (Volume 20 N3)

Grandguillaume, G. (2002) Les enjeux de la question des langues en Algérie in Les Langues De La Méditerranée, sous la direction de Robert Bistofli, en collaboration avec Henri Giordan. Paris : Editions L'Harmattan, Les Cahiers de Confluences

Hasman, M.A. (2000) The role of English in the 21st century in E.T.Forum (V38 N1)

Hedge ,T. & Whitney ,N. (eds.) (1996) Power , Pedagogy and Practice Oxford University Press

Hudelson, S. (1991) EFL teaching and children: A Topic-based approach in E.T. Forum (29/4)

Inglehart, R. & Woodward, M. (1990) Language Conflict and the Political Community in Language and Social Context.

Penguin Books: Giglioli, P.P (ed.)

Johnson, RK (ed) (1989) The Second Language Curriculum Cambridge University Press

Kramsch, C. (2000) Context and Culture in Language Teaching. Oxford Univ. Press

Krashen ,S. (1981) Principles and Practice in Second Language Acquisition. New York: Pergamon Press

Krashen, S. (2005) To the Editor in English Teaching Forum (43/2)

Krieger, D. (2005) Teaching ESL Versus EFL. Principles and Practices in English Teaching Forum (43/2)

Lado, R. (1993) Principles of Language Teaching in Landmarks of American Language and Linguistics Washington: English language Programs Division: Frank Smolinski (ed) (Volume 1)

Landsheere (De), G. (1994) Le pilotage des Systèmes d'éducation Belgique : De Boeck Université

Landsheere (De), G &V. (1997) Texte extrait de 'Définir les objectifs de l'Education in Les pédagogies de l'apprentissage.

Paris: Presses Universitaires de France: Altet, M. (ed.)

Lindfors, J. (1987) Children 's Language and Learning. Englewood Cliffs: N.J : Prentice-Hall

Miliani, M. (1986) Bilingualism in Algeria in Revue des Langues. Oran: I.L.E Oran University

Morsi, M.M. (1974) Public Education in the Arab States. Cairo: The World of Books

Nation; P. (2000) Designing and improving a language course in E. T. Forum (38/4)

Nunan, D. (1988)The Learners-Centered Curriculum. Cambridge: Cambridge University Press

Perren, G. (1972) New languages and young children in ELT Journal (26/3)

Piaget, J. & Inhelder, B.; (1993) La psychologie de l'enfant. Alger : Editions Bouchéne

Riche, B. (2003) The ELT teacher profile: from BACS to BAKS in Revue Maghrébine des Langues. Oran: Editions Dar El Gharb

St. Clair ,R & Valdés, G & Ornstein – Galicia , J ( eds.) (1981) Social and Educational Issues In Bilingualism and Biculturalism. Washington: Univ. Press of America , Inc

Stern, HH. (1966) FLES: Achievements and Problems in Trends in Language Teaching: Mc Grow-Hill , Inc: Valdman, A (ed.)

Taleb Ibrahimi, K. (1997) Les Algériens et leur(s) langue(s), Eléments pour une approche sociolinguistique de la société algérienne.

Taylor, I & Taylor, M.M (1990) Psycholinguistics: Learning and Using Languages. Printice -Hall, Inc.

Trudgill, P (1992) Introducing Language and Society. The Penguin Group

Valdman, A. (ed.) (1966) Trends in Language Teaching Mc Grow-Hill, Inc.

Widdowson, H.G. (1990) Aspects of Language Teaching. Oxford University Press

Books in Arabic:

الدكتور عبد الرحمن العيسوى (2000) علم النفس التعليمي. دار الراتب الجامعية بيروت لبنان

Unpublished Magister Thesis:

Boukreris, L. (1999) Problems of Language Planning in Algeria. Oran University

Bouroumi, R (2007) the Teaching of English as a Foreign Language in the Elementary

Schools of Saida: An Evaluation; Oran University

#### **Web-sites Articles:**

Gilzow, D.F. "Model Early Foreign Language Programs", pp1-5, CAL Digest, Dec 2002

Griffin, G.G. "The Relationship between Starting Age and Second Language Learning", p01, ERIC Digest May 1993

Lee, W.R. "An Early Beginning: Why Make an Exception of Languages?" ERIC Digest Apr. 1998

Marcos, K. "The Benefits of Early Language Learning". ERIC Digest. ERIC Clearinghouse on Languages and Linguistics

Mc Laughlin, J & Osterhout L. & Kim, A (Co author), "Learning Languages May Not be as Laborious as Believed", pp1-

2. Newswise 2006

Rosenbusch, M. "Guidelines for Starting an Elementary School Foreign Language Program", PP1-5, CAL Digest June 1995

Taskonas Frances. "Optimal Age Revisited – A Piagetian Perspective", p4, ERIC Digest Apr 1990